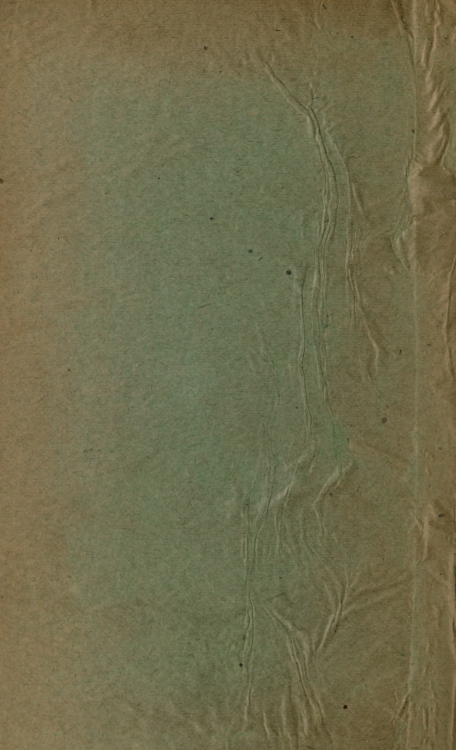
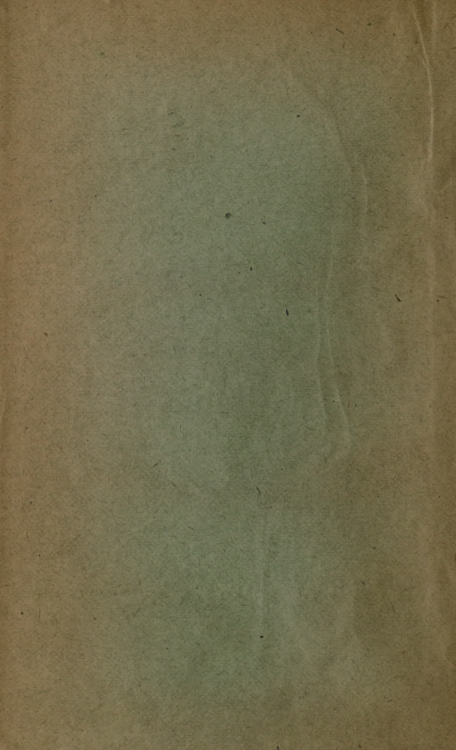
# SIDDHITRAYI AND PRATYABHIJNA-KARIKA-VRITTI









#### THE KASHMIR SERIES

OF

TEXTS AND STUDIES.

SECTIONS THE STATE

#### Kashmir Series of Texts and Studies.

No. xxxiv.

#### SIDDHITRAYI

AND THE

PRATYABHIJNA-KARIKA-VRITTI

#### RAJANAKA UTPALA DEVA EDITED WITH NOTES

BY

Pandit Madhusudan Kaul Shastri M. A., M. O. L.

Superintendent Research Department,

JAMMU AND KASHMIR STATE,

SRINAGAR.

Published under the authority of the Government of His Highness Lieut,-General Maharaja

SRI PRATAP SINGH SAHIB BAHADUR
G. C. S. I., G. C. I. E., K. G. C. B. E., LL. D.,

Maharaja of Jammu & Kashmir State.



Srinagar.

PRINTED AT THE KASHMIR PRATAP STEAM PRESS

1921
( All rights reserved ).



श्रीसोमानन्दनाथप्रभृतिगुरुवरादिष्टसन्नीतिमार्गो लब्ध्वा यत्रैव सम्यवपटिमनि घटनामीश्वराद्वैतवादः । करमीरभ्यः प्रसृत्य प्रकटपरिमलो रञ्जयन्सर्वदेश्यान् देशेऽन्यसिन्नदृष्टो घुस्रसविसस्वत्सर्ववनद्यत्वमाप॥१॥

तरतः तरसा संसाराव्धि विधन्त परे पदे
पदमविचलं नित्यालोकप्रमोदसुनिर्भरे ।
विमृशत शिवादिष्टाद्वैतावबोधसुधारसं
प्रसभविलसत्सद्युक्त्यान्तः समुत्सवदायिनम् ॥ २ ॥



Srinagar.

काश्मीर-संस्कृतग्रन्थावलिः।

यन्थाङ्कः ३४

## सिद्धित्रयी

## ईश्वरप्रत्यभिज्ञाकारिकावृत्तिश्च

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्य-राजानक-उत्पलदेवविरचिते

श्रीभारतधर्ममार्तेगड-कश्मीरमहाराज-

## श्रीप्रतापसिंहवर-प्रतिष्ठापिते प्रत्नविद्याप्रकाश- (रिसर्च) कार्यालये

तद्ध्यत्त-परिडत-मधुस्रदनकौल-शास्त्रिणा उद्दिष्टकार्यालयस्थेतरपरिडतसहायेन

पाश्चात्यविद्वत्परिषत्संमताधुनिकसुगमश्चद्धशित्युपन्यासादिसंस्कारैः परिष्कृत्य श्रीनगरे

" कश्मीर प्रताप स्टीम प्रेस " मुद्रणालये मुद्रापयित्वा प्राकाश्यमुपनीते



विक्रमाब्दः १६७८

स्तराब्दः १६२१

#### काश्मीर-श्रीनगर

( अस्य अन्थस्य सर्वे प्रकाशन-मुद्रापणाद्यधिकाराः प्रोक्तमहाराजवर्षेः स्वायत्तीकृताः सन्ति )

#### ALL RIGHTS RESERVED.

Printed by P. Vishi Nath and Sons Photographers and Proprietors "KASHMIR PRATAP STEAM PRESS" Srinagar

Published by the Research Department, J. & K. State SRINAGAR.

and a second

rendulabres unaccommission production and the state of th

#### PREFACE

This volume forms the thirty-fourth number of the Kashmir Series. It contains the Siddhi-Trayi and the Ishvara-Pratvabhijñâ-Kârikâ-Vritti. The following Mss. have been consulted in preparing their edition for the first time.

- THE AJADAPRAMATRI-SIDDHI:- (兩) Ms.- It belongs to Pandit Hara Bhatta Shâstri. In Shâradâ character. Paper Kashmiri. Almost correct. Size 1/2 foolscap. Extent eight leaves, ten lines to each page, sixteen letters to a line. Not very old.
  - (ৰ) Ms.— Belongs to Pandit Maheshvara Rajanaka. On old country paper, in bold and legible Shârada character. Size about 1/2 foolscap. Generally correct. Three leaves in extent.

THE ISHVARA-SIDDHI:- (有) Birchbark Ms. of the Research Manuscripts library. Very old in appearance. Size 6" × 8" Extent: 20 leaves, 17 lines to a page and with an average of 20 letters to a line. Character Sharada. It is in bold handwriting. Worn out to a great extent. Long scraps of Kashmiri paper have been used in repairing the borders of the leaves to save it from further deterioration. Pagination and the letter 'shri' are given on the right hand side of the margin of every leaf. The Ms. is dated probably 1411 Anno Vikrami (1354 A. D.) The first two digits are not readable as their impression on the birch bark is effaced. The date is not written in the same ink as that of the body of the book. Hence, it is inaccurate besides being unreadable. The Ms. begins with the words: परमात्मने नमः। वों स्वस्ति प्रजाभ्यः । श्रीवाग्देब्यं नमः । श्रेयोऽस्त ॥ .... The colophon is ..... । करोति तमहं देवमेकं नैमि सहेश्वरम् ॥ etc etc. उद्याकरपुत्रोत्पलदेवाचार्यविरचिता संबन्धसिद्धिरियम् — इति शिवम् ॥

THE SAMBANDHA-SIDDHI: (क) Ms.-It is the same as the (a) of the Ishwara-Siddhi.

- (a) Ms.—Got by me on loan from the son of P. Shridhar Shar of Rainawari in Srinagar district. On old country paper, in Sharada character. Size 10" × 8". Consists of 15 pages. Generally correct.
- THE PRATYABHIJNA-KARIKA-VRITTI; (年) Ms. belongs to Pandit Harabhatta Shastri-On Kashmiri paper in Sharada character. Size 10" × 6'. It is in the Tala-Patra form.
  - (অ) & (গ) Ms.- These are, in fact, the manuscripts of the Ishvara-Pratya-bhijna-Karikas with the Vi-marshini and their margins contain the Vritti in question.

The Ms. (a) belongs to Rajanaka Maheshvara. In Sharada character, on old Kashmiri paper. Correct, Size 1/4 foolscap, paper-bound.

The ( $\eta$ ) Ms.—Got on loan from Pandit Rama Kokila, a well known Pandit of Srinagar. Size 1/4 foolscap, bound in leather, almost without mistakes, on old Kashmiri paper, in beautiful Sharada character.

I am glad to record my appreciation of the sincere and useful assistance that my two intelligent Pandits, Pandit Harabhatta Shastri and Rajanaka Maheshvara, have, as usual, placed at my disposal in simplifying certain intricacies in the Siddhi-Trayi. Thanks are also due to the other Pandits who have discharged their legitimate duties assigned to them in connection with this edition.

#### MADHUSUDHAN KAUL.

Srinagar, 12th Oct. 21

N. B. I. Siddhi or I S.=Ishwara-Siddhi.
S. Siddhi or S. S.=Sambandha-Siddhi.
A. P. Siddhi or A. P. S.=Ajadapramatri
Siddhi.
I.P.=Iswarapratyabhijna.

#### INTRODUCTION

The degraded form of the Buddhistic teachings during the 8th and the 9th centuries

General, spread the germ of corruption broadcast and it proved detrimental to the cause of ancient religion especially to the theory of Adualism (अद्वेतवाद), the foundation stone on which the superstructure of Kashmir Shaiyaism stands unshaken. It was therefore to challenge the ex-Shaivites of Kashmir to an open fight and to mark an epoch in the philosophic history of the world that the famous Idealistic Monism of Kashmir including all its Schools came unobstructed to the field and, under the able and skilled handling of Sri Somananda, Rajanaka Utpala and other teachers of the sacred line, it shattered the whole organism of almost all the Buddhistic schools of Philosophy by its sound and cogent arguments. The same Monistic Philosophy has exhaustively been discussed in the Shivadrsti of Somananda the revered teacher of Utpala who treats it summarily in his own Ishwarapratvabhijna (Vide my introduction to its II Vol).

The present treatise or the Siddhitrayi treats, in a nutshell, the basic principles of the Recognitive School as an offshoot of the above. The triad, though primarily meant to depopularise the Buddhistic propaganda, criticises, en passant, the

other philosophic doctrines such as those of the Swabhava-vadins (cf. the I. Siddhi, Verse 52— तन्न युक्ता स्वभावस्क् etc.) and the Shanta-brahma-Vadins (cf. the A. P. Siddhi, Verse 9——संविद्य्यपरामशेख्या चेत्तदसाविष । अभावेन जहेन्साथ तुस्येव प्राग्वदात्मिन ॥). It, therefore, sheds a flood of light on the subtleties of the philosophical views discussed therein by giving them a clear and reasonable explanation.

It is a matter of common belief that the first founder of the Pratyabhijna School was Somananda, the author of the wellknown Shiyadrsti. The Shiyadrsti has been the mainstay of the writers on the Idealistic Monism such as Utpala, Laksmanagupta and Abhinavagupta etc. etc. All, that is logically set forth by the great teacher Shri Somananda, has been, with exquisite fineness and terseness befitting a critical writer, put down by Utpala not only in his I. P. but in other works also which he, an ardent devotee of Shiva, wrote to eulogise Him; (cf. Stotravali of Utpala in this connection). The brief style of Utpala is very well borne testimony to by the Siddhitrayi. In this combined treatise of 104 verses all the Pratvabhijnaic doctrines find their summary treatment better than in the 190 verses of the I. P. which is a brief exposition of the Shivadrsti covering more than seven centuries of stanzas. There are several references in the Trayi itself that prove the anteriority of the I. P. to it. (cf. S. Siddhi, Verse, 21— उक्तः स्वसंवित्सिद्धेऽयं निर्वाधः उपयोगवान् । संबन्धः प्रत्यभिज्ञायां etc.; also the I. Siddhi, Verse 56— स्वात्मैवायं स्पुर्तत सकलप्राणिनामिश्वरोऽन्तः । कर्ता ज्ञाताऽपि च यदि परं प्रत्यभिज्ञा— etc. Also the A. P. Siddhi, Verse 27. तेनोक्तं प्रत्यभिज्ञायां etc.).

There is nothing on record to fix the

Chronological Order chronological order in

In The Siddhitrayi the Trayi except the

titles, viz, Ishwarasiddhi,

Ajadapramatrsiddhi, and Sambandhasiddhi.

The first Siddhi, which unlike the other sister Siddhis begins without any benedictory stanza, undertakes to prove that the perceiver cannot but be sentient (Ajada). He is the Jiva or a man endowed with Chaitanya, and is better than the insentient creation but limited in his powers (i. e. he possesses अव्यक्त-त्व, अव्यक्तिय, अव्यक्तिय etc.). The curtailment of powers makes him fall far short of Isvara. This is the first and last proposition that the author has successfully tried to prove in the A. P. Siddhi.

The conception of the limited perceiver has, in turn, led the author quite naturally

on to the idea of supreme perceiver or 1svara which has been to a great extent amplified and discussed in the Isvarasiddhi. This Siddhi demonstrates that though the Jiva is sentient and far above the insentient creation vet he cannot be called Isvara as omniscience. omnipotence, omnipresence etc., cannot be predicated of him. The principle that enjoys absolute freedom from limitation is represented by Isvara who is far far superior to the Jiva inasmuch as He is above the limitations that condition the operations of the individual soul. The author positively defines the principle of Isvara as one which is possessed of the intelligent agency, viz., sig-मस्कर्तृत्विविशिष्ट. It represents the perfect senti. ency or in other words perfect perceptivity and its existence is arrived at by a process of inductive reasoning (cf. p. 1. Isvarasiddi तनुकरणादिकार्यं बुद्धिमत्कर्तृपूर्वकं सन्निवेशाविशेषवत्त्वात् etc. etc./ The recognition of the supreme sentiency, though discussed on the monistic lines in the Isvarapratyabhijna, has in this Siddhi been treated in the light of dualism to all the more emphasise its importance and clearly to bring home the truth to the reader; cf. Verse 56, Isvarasiddhi.

The Sambandhasiddhi is allied to the above two Siddhis inasmuch as it argues

the existence of the ever existing link that binds the individual soul to the universal.

Thus, with regard to the fixation of the chronological order of the three siddhis, the following conclusion is inferrible. The A. P. Siddhi was succeeded by the I. Siddhi and that by S. Siddhi.

The well known author of the Isva-The Author rapratyabhijna the famous Utpaladeva is also the author the Siddhitravi. His being a pupil to Somananda, his birth from Udayakara, his fellow studentship with Padmananda and his being father to Vibhramakara, are the only facts that have come to our notice from the stray references in his extant works and those of other writers. He flourished in the former half of the tenth century A. D. Mr. P. T. Srinivasa lyengar, in his introduction to the Translation of the Sivasutravimarsini, attributes to Rajanaka Utpala a work called Spandapradipika which is decidedly wrong. For, Spandapradipika is a well known work of Utpalavaisnava and many a quotation from Utpala's Isvarapratyabhijna is found therein.

Succinctness in expression which was the predominant characteristic of Utpala seems to have driven him to the course of giving a gloss to almost all his works. His glosses have been mainly drawn upon for the purpose of commentary by his pupils. These were meant to convey the real meaning of what he wrote to his pupils who afterwards amplified them for the understanding of the average. reader. Unfortunately, some of his works although as difficult as the annotated ones, are without any gloss. It is probably due either to the want of time at his disposal or to the chaotic condition in which, according to the local chroniclers or the tradition, the Valley of Kashmir lay after the 12th century A. D. To append a Vritti to a work seems to have been the fashion of the day. (Cf. Spandavritti, Sivasutravritti, etc.) The attitude adopted by the author in writing his gloss on the two Siddhis is markedly distinctive. He annotates in such a way that the reader is often misled into thinking that the author of the text is different from that of the gloss. The glossator always appears in the third person throwing the reader off the scent as regards the identity of the author and the annotator. Generally,

it is customary with the annotators to attach their annotations to a verse or verses but Utpaladeva deviates from this norm. So the text loses its identity as such and becomes a sort of synopsis of what is given in the Vritti or the preceding prose passage.

No Vritti by Utpaladeva is available on the Ajadapramatrisiddhi. For the easy grasp of the reader, there is printed along with the text the Vritti from the pen of Pandit Harabhatta Shastri, a Departmental Pandit, about whom I echo here the words recorded by my ancestor in office (Mr. J. C. Chatterji). "Pandit Harabhatta Shastri, has made a deeper study of the Kashmir Shaiva system and has a wider acquaintance with its literature than the other Pandits of the Department." If preserved somewhere, the Vritti of Utpala, it is hoped, will come to light in course of time provided an exertion be made in this direction.

The following have been quoted in the Siddhitrayi:—

- (1) Acharyadharmakirti (Logician of the Dravida School. Lived 650 A. D. wrote Nyayabindutika).
- (2) Pratyabhijna.

प्रकाशिवमशेलचणाभ्यां प्रख्योपाख्याभ्यां तद्भावेन च भावानां सदसत्तयोर्व्यवस्थापियतुर्मिष्टयोरि वस्तुनः स्वरूपस्पर्शाभावः, यतस्तत्प्रख्यादि ज्ञातुर्धर्मस्ततस्तत्स्व-क्षपन्यवस्थानाभावः॥ २॥

> प्रस्योपाख्याविषयताः प्यर्थस्यात्मा न युज्यते। परापेचितया नैकः

> > रूपत्वे सत्त्वलङ्घनात्॥ ३॥

न च प्रख्यादिविषयत्वेऽपि पदार्थस्वरूपतोपपद्यते प-रप्रकाशाधीनत्वात्तस्य । किं चानेकाकारत्वेऽपि वस्तुसत्ता-या अप्रतिष्ठानात् । तस्मादन्योन्यं वस्तुतद्भावयोर्निर्विशे-पत्वम् ॥ ३ ॥

> मा भृद्विशेषः प्रख्यादि-भावाभावौ ततः पुनः। सिद्धयत्येव विशेषोऽत्र तावता च प्रयोजनम्॥ ४ ॥

निर्विशेषत्वाभ्युपगर्मेऽपि सदसतोर्वस्तुनोः प्रख्यादिः भावाभावावविकलावेव तद्वलम्ब्य पुनर्विशेषवन्वस्य सि-देः, ततः साकल्येन भावेष्वर्थक्रियापि सिद्धचेदेव ॥ ४॥

> एवमप्यवभासानुः पक्ता सत्तोचिता भवेत्।

#### तद्येचां विना भावा-भावयोराविशिष्टता ॥ ५ ॥

इत्थं च वस्तुसत्तायाः प्रकाशलग्राया एवे चित्यं प्रका-शमानतालन्तणं संभाव्यते इत्यथा संविदनुषङ्गं विना सद-सतोरन्योन्यनिरपेच्चत्वात् स्वस्वरूपनिष्ठयोर्विशेषानुपपत्तेः ॥ ४॥

> कथं स्याद्विशेषोऽत्र यावतार्थिकियां हि सन्। कुर्यान्नान्यस्तथाप्यथीं निर्विशोषो निजात्मनि॥६॥

यस्मात्सत एव वस्तुनोऽर्धिकियाकारित्वमसतस्तद्भाव इति कथमविशिष्टत्वमर्थिकिययैव तद्भावोपपादनात्, इत्या-चेपः । तत्राह तथाप्यर्थिकियायास्तत्तत्त्रमात्रधीनतया नै-सर्गिकत्वाभावादिना संविदाश्रयतामर्थस्य स्वात्मिन विशे-पाधायकत्वासिद्धेः ॥ ६॥

> एवमर्थिकियाभासो-पाधिसंभेदमागतः। सन्नर्थः स्थात्स्वरूपेगा

नासतस्तु विशिष्यते ॥ ७॥

उक्कप्रकारेण संविद्यप्रतिष्ठानादर्थिकियाकारिभिस्तत्तदा-भासोपाधिभिः संभित्रस्यार्थस्यार्थस्वरूपेण सत्तासंपत्ताविष पुनरसतोऽर्थाद्विशेषो न सिद्धचेत् ॥ ७॥

#### तत्राप्यर्थिक्रयां सिद्ध-सत्ताकार्थे न वर्णिता। सममेवानयोस्तन

प्रतिष्ठा संविदाश्रया॥ =॥

तयोरुभयोः सद्सतोर्मध्येऽपि पागसिद्धेऽर्थेऽर्थिक्रयाया अव्यवस्थितत्वात्, अथ च पूर्वसिद्धेऽर्थे तित्सद्धेर्नार्थिक्रियै-व वस्त्वात्माः तस्माद्भावाभावयोरक्रममेव संविद्धीनैव सि-द्धिः तिम्नष्ठत्वादेव भावव्यवस्थितीनाम् ॥ ८ ॥

संविद्प्यपरामर्श-

रूपा चेत्तदसावपि । अभावेन जडेनाथ

तुल्यैव प्राग्वदात्मानि ॥ ६ ॥

निर्विमर्शस्य प्रकाशस्यापि स्फटिकादिवद्विश्वावभासने-ऽपि अस्वतन्त्रत्वात्स्वात्मन्यसता जडेन च भावेन सादृश्य-मेव स्यात् परस्परवृत्तपरिज्ञानेऽनेलमूकपायत्वात् , एतेन शान्तत्रक्षवाद्विरासः कटाचितः ॥ ६ ॥

सैवं भूतात्मना खेना-प्यलब्धपरिनिष्ठितिः।

कथमन्यस्य भावस्य

प्रतिष्टास्पद्तामियात् ॥ १० ॥

निर्विमशी संवित्स्वतोऽलब्धसत्ताका परं व्यवस्थापयि-तुं नालं गगनकुसुमिव सौरभादिजनने ॥ १०॥ इदमित्युचितः संवि-त्प्रकाशोऽन्यस्य वस्तुनः। प्रतिष्ठात्मकतां गच्छे-

दहमित्यात्मना पुनः ॥ ११ ॥

भिन्नं वस्तु इदन्ताविमर्शेन प्रकाशनाई सत्पुनरहन्ता-त्मना व्यवस्थामियात् । संविदेव विश्वस्पुरत्तामयी स्वस्वा-तन्त्र्यादेव विचित्रार्थात्मनाविभिन्नमकाशमयेन प्रस्फुरन्ती विश्वजीवितं, तदहन्ताविश्रान्ति विना स्वतोऽसिद्धं कथं व्यवहार्यं स्यात् ॥ ११॥

> व्यतिरेकेतराभ्यां हि निश्चयोऽन्यजडात्मनोः । व्यवस्थितिः प्रतिष्ठा च सिद्धिर्निर्वृत्तिरुच्यते ॥ १२ ॥

ज्ञातिर व्यवस्थितत्वे सन् जडोऽन्यथासन्, स्वात्मान्य-संरम्भत्वे स्वप्रकाशत्वं तदभावे नास्तीत्यन्वयव्यतिरेका-भ्यां हि स्वपरत्वनिश्चयः, स च व्यवस्थाप्रतिष्ठादिशब्दे-रुच्यते ॥ १२ ॥

> एवमात्मन्यसत्कल्पाः प्रकाशस्यैव सन्त्यमी। जडाः प्रकाश एवास्ति स्वात्मनः स्वपरात्मभिः॥ १३॥

इत्थं जडभावानां संविद्धिश्रान्ति विनासत्कल्पत्वात् स्वात्मन्यसत्स्वभावानां ज्ञातुः प्रकाशस्वभावस्य संविधि-तयैव सत्त्वं, तस्मात्संवित्प्रकाश एव स्वात्मोच्छलत्त्वया स्व-मायाशक्त्युद्धासिते विश्ववैचित्र्ये जडाजडभावराशिद्वयेन वेद्यवेदकात्मकेन स्वरूपानितिरिक्नेनाितिरिक्नेनेव प्रस्फुरेत् ,— इति स्वातन्त्र्यवादस्य प्रोन्मीलनं स्चितवानाचार्यः।।१३।।

नचेवानुभवोऽप्यस्ति
भिन्नाभिन्नविनिश्चयम्।
मुत्तवान्यस्य प्रकाशस्य
विमर्शरहितात्मनः॥ १४॥

संयोजनिवयोजनात्मकं स्वातन्त्र्यं विहाय सतो जडप्र-काशस्य नैव संरम्भात्मानुभवो निर्विमर्शात्मकत्वात् । एत-देव हि प्रत्यवमर्शस्य माहात्म्यं यद्विश्वं स्वात्मैक्येनान्तः-स्थितं बहिरिदन्तयोद्धासयन् उद्धास्यमानमपि पुनः पूर्णा-इन्ताविश्रान्त्याभेदमापादयेत् ॥ १४ ॥

> इदमित्यस्य विच्छिन्न-विमर्शस्य कृतार्थता । या स्वस्करेप विश्वान्ति-विमर्शः सोऽहमित्ययम् ॥ १५ ॥

इदमिति विच्छिन्नतया विमृश्यस्यास्य जडस्य या सं-वित्स्वरूपविश्रान्तिलज्ञ्णा कृतार्थता सोऽयमहमेव तत्त-द्धाववैचित्र्यात्मना प्रकाशे इति चैतन्यप्रकाशतादात्म्याद- हंप्रत्यवमर्शात्मा जीवितस्थानीयो, यदाश्रयाज्ञडमपि वस्तु विष्ण्यदृस्त्रभावप्रमात्रैक्यादृहंभावविश्रान्तरज्ञडत्वमायाति । श्रजडाश्र वस्तुतः परप्रमात्रेकस्त्रभावा ,— इत्यद्वैतोऽज्ञडप्र-मातृभाव एव सर्वतः पारिपूर्ण्येन विज्ञुम्भते इति तात्पर्यम् ॥ १५॥

> द्विधा स एव एवात्मा मितोऽपरिमितस्तथा । प्राणादिना निरुद्धोऽणुः परमात्मा त्वखिएडतः ॥ १६॥

स एव संविदातमा परमेश्वरः स्वेच्छ्या विश्वकीडोल्लि-लासियपायां प्राणाद्यात्मतामवभास्य तत्प्रमातृत्वेन संकु-चितीभूय जीवतामेति, प्राणाद्यनिरुद्धस्तु विश्वनिर्भरिता-त्मतया पूर्णः स्वतन्त्रश्चिदात्मैवेति परिमितापरिमितत्वेन द्विविधत्वम् ॥ १६॥

उभयोऽप्येष पर्यन्त भूमिः सर्वार्थसंविदाम् । एक एवानुसंधाना-दतोऽन्यो नोपपद्यते ॥ १७॥

द्विविधस्याप्यस्य प्रकाशात्मनः समस्तभावाभावात्मि-कानामर्थसंविदां विश्रान्त्यास्पदत्वम् । स च पौर्वापर्यातु-संधातृतया संविन्मात्रस्फुरत्तैकरूप एव यसादतो भेदानुप-पत्तिः ॥ १७ ॥ न चाष्यव्यतिरेकात्म-विमर्शात्मन्यहंविदि । भाति पर्यन्तवर्तिन्यां भासनाद्धिकं जडम् ॥ १८॥

न च विश्वाभिन्नप्रत्यवमशीस्वरूपेऽहंप्रकाशे सर्वज्ञान-विश्रान्तिभूमौ तत्प्रकाशाधिक्येन जडस्य सत्ता, तस्य संवि-त्मकाशाद्धदाभेदविकल्पेरुपहतत्वात्, श्चत एक एवाजडप्र-माता स्वस्वातन्त्र्येण स्वाभिन्नं भावजातं स्वात्मन्येवोद्धास-यन्विलापयंश्वाप्रच्युतस्वात्मास्थितिः प्रस्फुरतीत्यर्थः॥१८॥

> न सिद्धोऽप्रथनादेव ज्ञानादिसमवाय्यपि। तत्प्राणादि प्रमेयं स्याः

> > न्न प्रसातान्यतो भ्रमात् ॥ १६ ॥

ज्ञानादिगुणैः समवेतोऽपि परिमितप्रमाता विमर्शवै-धुर्यादेव न सिद्धाति निर्विमर्शत्वे जाड्यप्रसङ्गात्, तस्माद्धव-च्छित्रां भ्रान्तिमाश्रित्य प्राणपुर्यष्टकमातुर्वेद्यत्वं स्यात् न परमार्थप्रमातृभावः संभाव्यते ॥ १९ ॥

यद्यप्यशिस्थातिः प्राण-पुर्यष्टकनियन्त्रिते । जीवे निरुद्धा तत्रापि परमारमनि सा स्थिता ॥ २०॥ मायान्यवहारात्मनि लोकयात्रायां यद्यपि प्राणादि सं-कोचवति जीवे सर्वेषां बाह्याभ्यन्तराणां विषयाणां व्यव-स्थितिर्नियन्त्रिता तथापि संकुचितात्मनि तत्र मितप्रमातिर संकोचापहस्तनेन परममात्रेकात्मतया शिवात्मन्येव सा तिष्ठिति पाणादेश्वित्यकाशाद्व्यतिरेकित्वात् , शिवस्यैव स्वेच्छ्या समुद्धासितायाः पशुभूमिकाया ग्रहणेनाणुभावा-भ्युपगमात् ॥ २०॥

> तदात्मनैव तस्य स्या-त्कथं प्राखेन यन्त्रखा। साधिता प्रत्यभिज्ञाया-मख्यातेर्जीवता परम् ॥ २१ ॥

तस्माद्रस्तुतः शिवस्वभावाभिन्नेन प्राणादिप्रमात्रा सं-कृचितशक्तिकेन कथमनविद्धन्नप्रकाशानन्दमयपूर्णाहन्ता-स्फुरचात्मनः शिवस्यावभासनिरोधः स्यात् तथाते तस्य स्वयं स्थातुमशक्यत्वात् केवलमपरिच्छिन्नस्वशक्तिविकास-स्याप्रथनमेव बन्धकत्वपर्यायं जीवत्वं, तस्य चेश्वरप्रत्याम-ज्ञायां शास्त्रे सविस्तरं निर्णातत्वादिति तत् एव विवेच्यम् ॥ २१॥

> नार्थव्यवस्था प्रागादा-वहंभावनिरोधतः । प्रकाशस्यात्मविश्रान्ति-रहंभावो हि कीर्तितः ॥ २२ ॥

## उक्रा सेंव च विश्रान्तिः सर्वापेचानिरोधतः। स्वातन्त्र्यमथ कर्तृत्वं मुख्यमीश्वरतापि च॥ २३॥

प्राणादौ परिमितममात्रास्पदे जडे स्वात्ममात्रस्फुरत्ता-त्मनः परामर्शस्य निरोधान्नैव वस्तुव्यवस्था तस्याः संवि-निष्ठत्वात्, यतो या संविदः स्वात्ममात्रविश्रान्तिः स एव पूर्णाहन्ताविमर्शस्वभावोऽहंभावोऽर्थव्यवस्थापको गीयते। सैव विश्वभावानां पर्यन्तप्रतिष्ठाभूमिकत्वाद्विश्रान्तिः, वि-श्वपसरणे स्वव्यतिरिक्नसामग्रीनिरपेत्तत्वात् स्वातन्त्र्यं, त-देव कर्तृत्वं मुख्यमैश्वर्यमप्यागमेषुद्वोष्यते।। २३।।

मायाभिधायास्तर्छक्रे-रेव चान्याप्रसिद्धितः । तद्ख्यातिमयं द्येत-जगन्निर्मातृतेशिता ॥ २४ ॥

माया नाम शक्तिः शिवस्य शक्तिमतोऽव्यतिरेकिणी ख-रूपगोपनात्मिका कीडा , तिन्निमित्तादेव यस्माद्ख्यातिम-यमेतद्विश्वं भासते व्यतिरिक्तकारणस्य भेदाभेदविकल्पोपह-तत्वेनाप्रसिद्धत्वात् , तस्माद्विश्वाभासानां निर्मातृत्वमीश्वर-त्वम् ॥ २४॥

एकैव चानुसंधाना-त्सा प्रोक्ना सर्वसंविदाम्।

#### स्वसंवेदनपर्याय-

#### मातृतत्त्वमनादि तत् ॥ २५ ॥

सैश्वरी पराशक्तिः समस्तानां विच्छिन्ननीलादिसंविदां संयोजनवियोजनादौ कार्ये पूर्वापरादिकोटावैक्यानुसंधान-माश्रित्य तदाधारभूतानवच्छेदिनी एकैव , तदेव स्वसंवे-दनपर्यायं मातुरनादि तत्त्वमुच्यते ॥ २५ ॥

> भावव्यवस्था यन्निष्ठा तस्याहंभावभागिनः। व्यापित्वमनुसंधानं तज्जडस्य न युज्यते॥ २६॥

यत्र सर्वार्थानां व्यवस्थितिः प्रतिष्ठिता तस्य संविदा-त्मनः पूर्णाइन्तापरामशेसारस्याजडप्रमातुः स्वातन्त्र्यावि-नाभाववन्त्वात्सर्वत्रानुसंधानात्मकं व्यापित्वमस्ति, तचा-स्वतत्रस्य जडस्य न घटते विमर्शसारत्वाभावात् ॥ २६॥

> ततो भेदे तु भास्यस्य घटते भासमानता। तेनोक्नं प्रत्यभिज्ञायां तद्द्रयमयं जगत्॥ २७॥

अजडत्वमाश्रित्य पुनरंतावति भेदोन्नासात्मके विश्व-स्मिन् नीलसुखादेर्भास्यस्थापरिचीणान्तःस्थितेरेव ज्ञानश-च्या वहिर्भासिनः प्रकाशमानताया घटनात् ; अथ चाभे- दमवलम्ब्य जडस्य पुनः प्रकाशनोपपत्तरन्यथा त्वप्रकाश-नात् । तेन हेतुना श्रीमदीश्वरप्रत्याभिज्ञायां संविदद्वयप्रकृति विश्वयुक्तं भवतीति शिवम् ॥ २७॥

ममातृसिद्धावाचार्योत्पलदेवकृतौ मनाक् । चन्द्राब्ध्यप्टेन्दु १८४१शाकाब्दे शास्त्री दृत्तिं हरो व्यधात् ॥

इत्यजडममानृतिद्धौ श्रीमन्महामाहेश्वराचार्योध्यत्तदेवपाद्विराचितायां वृत्तिः समाप्ता ॥

श्रीमत्त्रतापभूभर्तुराज्ञया प्रीत्ये सताम् । मधुसद्दनकौलेन संपाद्ययं प्रकाशिता ।।

श्रयं ग्रन्थः

'परिडत विश्वनाथ एंड सन्स फोटाग्राफर्स प्रोप्राइटर्स इत्यादि' इस्रेतैः स्वकीये

'काश्मीर प्रताप स्टीम प्रेस श्रीनगर'

मुद्रणायन्त्रे सम्मुद्रितः

द्याथ

# ईश्वरसिद्धिः

## श्रीमदाचार्योत्पलदेवविरचिता।

## करोति तमहं देव-मेकं नौमि महेश्वरम् ॥ १॥

तनुकरणादिकार्य बुद्धिमत्कर्तृपूर्वकं संनिवेशविशेषव-चात्, यद्यत्संनिवेशविशेषवत् तत्तद्धुद्धिमत्कर्तृनिर्मितं यथा घटः, बुद्धिमत्कर्तृपूर्वकं यन्न भवति न तत् सं-निवेशविशेषवत्कार्य यथा परमाण्वाकाशशशविषाणादि, तथा च भवति संनिवेशविशेषवत् तन्वादिकार्यं, तसाद्ध-द्धिमत्कर्तृपूर्वकमिति । तदाह

तन्वादि बुद्धिमद्धेतु । संनिवेशविशेषवत् ।

घट''

#### '''परमागुवत् ॥ २॥

इति ॥

त्रत्र च धर्मिसंबन्धवलात् हेतुभूतार्थिकियोपयोगिता च कथ्यते । घटस्य हि मृदु-पादानकारण्लेन सिद्धा । तत्र च न पृथुनुभ्रोदराकार-संनिवेशिवशेषसंभवः, लोकयात्रायाश्च तथा संनिवेशिव-शेषवता विचित्रेण वस्तुना विना महती खण्डना, सहकारी च तथा संनिवेशिवत एव रूपरसाद्यन्यथाले व्याप्रियेत । य-था खञ्छसरस्यूष्मसंपर्कः । वायुसंबन्धवशादिप कार्यस्य संस्थानान्तरं स्थादिप कदाचित् न तु नियमेन भवेत् त्र्यनन्तपदार्थसार्थस्य समानजातीयतोत्थापनिनिक्तमन्य-यापि वायुप्रसरस्य संभवात्, एकरूप

## बुद्धिमत्त्रोरितो वा ः

## · ततो घटो यथा ॥ ३ ॥

......

इति॥

भटजातीय एव दृष्टान्तधर्मी जातिप्राधान्येनैवोपा-रीप तदाकारनियतः साध्यधर्मितया जातिप्राधान्येनैवोपा-दीयते । तदित्थं धर्मविशेषसंनिवेशविशेषो लोकयात्रा-निर्वाहकहेतुरुपादानकारणासंभवी च न स्वतन्त्रेच्छावत्का-

रगासंबन्धमन्तरेगा नियमात् उपादानदेशपरिहारेगापरदे-शगमनेनोपपद्यते । कर्माएयपि सहकारितामापद्यमानानि तदवस्थासंस्थाने रूपमात्रवैचित्र्यं विद्ध्युः, न तेकैकसाध-ना देशक्रमाक्रमणलच्या संनिवेशनापदेशा सदृशार्थिक-याकारिसजातीयार्थजातोत्थापननियता क्रिया तत्कार्या भ-वितुमहीति । यद्यप्याधारसंयोगभङ्गोत्पातलच्या क्रिया स्यात तथापि आधारस्यैकसंस्थानावस्थानात् भङ्ग एव नो-पपन्नो यावत्साचात् पारंपर्येण वापि अवयवानामस्य प्रे-चापूर्वकारिणा बुद्धिमता देशान्तरसंचरणं न कृतं, वाता-दिकृत मयमप्रसङ्गः प्रागुङ्ग एव । निरुपा-क्यतामाधारमाषादयन्नाधेयमधः पातयति, तदाप्यग्नेः प्रा-क्कनदेशपरिहारे निमित्तान्तर्मिच्छावद्वाच्यम्। पार्थिवद्रव्यसंवर्षजलेऽपि पूर्ववित्यमोद्धोषगादृषगाम् । यदा पुनर्नियमेनाग्नेः स्वेदपाकदाहादिना द्रव्यमन्यसंनिवेशं क-रोति, येन विशिष्टजातिभाञ्जि भावान्तराएयुच्छूनतादि-रचनाविशेषवन्ति उत्तिष्ठन्ति, तदा बुद्धिमत्प्रेरगोपपादि-ततथाकृतीनि तानि, नान्यथा पूर्वोक्रनयेन नियमयोगः। तदेवमुपादानासंभवी देशान्तरोपसर्पणात्मा लोकस्थिति-हेतुः संनिवेशो नियमेन तज्ञातीयतापादको बुद्धिमत्कार-णाभावे सर्वथानुपपद्यमानो बुद्धिमत्कर्तृनिर्मितो दृष्टः ।

> ः क्संस्थानवर्जितः । ग्निश्चितोऽथोंऽस्य संस्थाने तस्मिन्नर्थिकयाचिते ॥ ४ ॥

संहतार्थसाधनाद्विरुद्धता स्यात् । एविमहापि नेश्वरेख बुद्धिमता कुम्भकारेख वा अन्वयप्रदर्शनं, यतोऽसिद्धा-न्वयतादिदोषोद्धावनं क्रियते । तथोक्नं परेः

'कुम्भकाराद्यधिष्ठानं घटादौ यदि वेष्यते । नेश्वराधिष्ठितत्वं स्यादस्ति चेत्साध्यहीनता ॥ यथासिद्धे च दृष्टान्ते भवेद्धेतोर्विरुद्धता । ' \*

इति । किं तु बुद्धिमन्मात्रेशीव अन्वयादि प्रदर्श्यते , त-न्वादिषु च बुद्धिमन्मात्ररूप एव कर्तासाभिः प्रसाध्यते, तस्य तु तत्र सिद्धतो विश्वकर्तृतारूपमैश्वर्यमीश्वरशब्दच्य-वहार्यमापतिति । कचिद्धटादौ कर्ता कुलालशब्दव्यपदेश्यः फलतः संपद्यते न तु ईश्वरतं तनुकरणादेर्विश्वस्य कर्तुः संनिवेशविशेषानुमिताद्बुद्धिमतोऽन्यिंतकचित् , यत्साधनाय यस्य हेतोरत्राच्यापारात् प्रमाणान्तरमन्त्रिष्येत । अन्यो-न्योपयोगितनुकरणादिसर्विकियैव ईश्वरतं, यथा मृत्सं-निवेशविशोषकर्ततेव कुलालतम् । पत्तसंबन्धश्र धर्मी यदि प्रमाणान्तरसाध्यः स्थादनुमानस्य, तर्हि तदा को विशे-षो धर्ममात्रस्य अनियतदेशादित्नेन अप्रमाणविषयताद-स्य व्याप्तिमात्रविषयतं न तु त्रैरूप्यफलतं । तेन यथा धूमेनाग्निः सामान्येन कचित्प्रदेशे साध्यमानस्तत्प्रदेशा-धारविशिष्टः सामर्थ्यात्सिध्यति न तु तत्र प्रमाणान्तरमु-पयुज्यते, तथा ईश्वरसाधनेऽपि । न च शक्यं वक्तं प्रदेशा-योगव्यवच्छेदेनाध्रं विशेषयत्येव, स तु विशेषः केवलं धर्मिसंबन्धवलात्सिध्यति न तु प्रमाणान्तरापेचसिद्धिकः, तथैवेह बुद्धिमानिप विश्वनिर्माणशक्तिः सिद्धोत् ; किं त-

<sup>🕾</sup> श्लोकवार्तिके संबन्धाचे 🕶 🌣 श्लो०।

ग्निप्रदेशावच्छेदेऽग्निरित्येव व्यविद्यते, तन्वादिकर्ता पुनर्चु-द्धिमान् ईश्वरशंब्देनाऽपि,-इतीयानेव विशेषः, ततो न किंचित् विरुद्धतादिदोषावकाशः ॥ तदाह

न कुलालेन नेशेनाप्यन्वयोऽत्र प्रदर्श्वते।
यतो विरुद्धतास्य स्थादिसद्धान्वयतापि वा॥ ८॥
केवलं बुद्धिमन्मात्रव्याप्तिसंदर्शनादपि।
पद्मभमेबलाद्धीमा-

न्कचिरकश्चित्प्रतीयते ॥ ६ ॥ यथा पारार्थ्यमात्रेगा संघातत्वेऽन्वितेचिते । चचुरादौ तदौचित्याः दात्मेष्टोऽसंहतः परः ॥ १० ॥

यथा वा दूरतो घूमा-त्सिद्धिः खदिरकानने । वह्यस्तत्प्रतिपत्यैव खादिरत्वेन सिद्धयति ॥ ११ ॥

इति॥

१ क्षते इति पाढान्तरम् ।

न चापि घटादिखलद्मणो विशिष्ट एव संनिवेशः प्र-मार्गेन सिद्ध:-इति स एवान्यत्र धर्मिणि अदृष्टकर्तके दृष्ट-सजातीयकमेव कर्तारं साधयति न तु संनिवेशनामात्रं, तस्य सामान्यरूपस्य कार्यत्वासिद्धेरिति वाच्यमः स्वलच्चणमेव । यद्यपि स्वलच्चणापेच्चया दर्शनादर्शनाभ्यां कार्य प्रतीयते, तथापि तत्तथा स्वलव्यणं कार्यत्वेन तथा सिद्धं सजातीयस्वलच्चणान्तराएयपि तत्कारणसजातीय-खलत्तरणान्तरकार्यत्वेन व्यवस्थापयति । यथा सकृदप्ये-को धुमोऽग्निकार्यतया सिद्धो धुमान्तराएयपि अग्निकार्यते सिद्धान्येव करोति । तच कार्यखलचणमनेकसहकारिज-न्यत्यानेकविधस्वलज्ञणान्तरैः सजातीयं । तथा च घट-खलत्त्रणं मृरमयत्वेन वल्मीकादिभिः, संनिवेशेन पटा-दिभिः, परिवर्तुललेन पिष्टादिमयशरावादिभिर्विच्छिन्नलेन ज्ञिनवृत्तादिभिरित्येवमादिना क्रमेश एकैकजातियुक्तानि खलचणानि एकैककारणकार्याणि व्यवस्थाप्यन्ते । तजा-तीयार्थितायास्तज्जातीयकारणोपादानाय सौगतैरपीयं व्य-वस्था कृता, न मृदः संस्थानं न कुलालान्मृद्रूपता इत्येवं बद्द्रिः । बस्तुस्थितिश्रेदृश्येव, न हि यथा घटः संस्थान-वान् बुद्धिमता पुरुषेण नियतेन तथा पटोऽपि । तथैव च प्रतीतिरुभयत्रापि पाज्ञकृतत्वमतीतेरुपयोगाय च प्रवृत्ति-रित्येवंच्यवसायैव । केवलं तेषां परेषां सौगतानां यथा सजातीयतं जात्या विनैव अवश्याभ्युपगन्तव्यम् एकप-त्ययकारिसं खलच्छानिष्ठमेव तथैव एतदपीति,

'सिद्धं यादगिधष्टातृभावाभावानुवृत्तिमत् । संनिवेशादि तद्युक्तं यसात्तदनुमीयते ॥' ंश्रन्यथा कुम्भकारस्य मृद्धिकारस्य कस्यचित् । घटादेः कारणात्सिक्षेद्वल्मीकस्यापि तत्कृतिः ॥'

इत्यादि तेषां पूर्वोक्वहेतुविभागकारिस्ववचनानुसंधानश्-न्यमभिधानम् । सामान्यानां गुणानां क्रियाणामन्येषाम-पि वा धर्माणामर्थिकियाकारिस्वलचणिनष्ठतयैव पृथकार-णोपयोगस्य सिद्धरनवद्यत्वादित्यव्यभिचार्येव संनिवेशः स्त्रीपुंसादेरिव अन्योन्यसाध्यार्थिकयानुगुण्यादिविशोपित-स्तन्वादेरिश्वरकर्तृतासाधन इति ॥ तदाह

एवं च हेतुः संस्थान-मात्रमत्र विशेषितम् । तथा वैचित्र्यमात्रेगा

न खलच्यालच्मणा ॥ १२॥ परैस्तैरिप हेतूनां घटात्मप्रविवेचने । संस्थानमात्र एवः

हेतुत्वं बुद्धिशालिनः॥ १३ ॥ अन्योन्यार्थिकियायोग्य-संनिवेशिवशेषितम्। तदिदं सकतं विश्वं युक्तमीश्वरनिर्मितम्॥ १४॥

इति ॥

श्रत्र सांख्याः प्रत्यवतिष्ठन्ते । भवेदप्येतदेवं यदि किं-चिदेकैकमेव कस्यचित कारणं स्यात, यावतानेकमेव तत्त-देककार्याभिव्यक्रिनिमित्ततां संतताविविक्वदेशकालादियो-गेन उपयाति । ततश्र ये ते सहभावमापन्नाः कार्यमावि-र्भावयन्ति ते परस्परयोगे विचित्रवृत्तयो दृश्यन्ते । तथा हि बीजान्तर्गमनेन बीजभूता जलभूम्यादयो रसादिपरिणा-मात् दीर्घपचितसंनिवेशमङ्करं सहकारितया कुर्वन्ति । कि-यापि देशान्तराऋमणलच्चणा न तदेशपरिणामवद्रपातिरि-क्का काचिदुपलभ्यते । तेन यथैकोपादानदेशे एव प्रति-च्चणं परिणामस्तथा देशान्तरस्थितरूपतया यदि स्यात तत्को विरोधः । क्रुटस्थनित्यताभ्युपगमे भावानामेष दो-षो न तु चरापरिसामनये, वायुविह्नप्रभृतीनामपि भावानां दिगन्तराक्रमणमनियमेन यथा भावे, तथा तथाविधसह-कारिकारणविशेषसाहित्यात नियमेन । सजातीयतायो-ग्यकार्योत्थापनसमर्था अपि ते यदि स्युस्तन्न किंचिद्दुष्येत्। न च दश्यमानार्थयोगितोपपत्नं वस्तु श्रदृष्टकल्पनाय अङ्गतामुपनयति, ईश्वरोपग्मेऽप्यनवस्थापसङ्गात् । अ-र्थानां स्वभाववैचित्र्यमभ्युपगमनीयं सर्ववादिभिः, येन बीजादेवाङ्करो मृद् एव घटः , ततः सहकारिसामर्थ्याति-शयावेशितविशेषादेव देशान्तराक्रमणेन उपादानविलच्च-गसंस्थानतया उद्भवन्तो भावा न वाच्यताभाजः। यत्र पुनः सहकारिणा बहिः स्वदेशसंनिविष्टा एव कार्येषु उ-पयुज्यन्ते यथा मृत्पिग्डचकाद्यः, तत्रोपादानसंनिवेश-वैसादृश्ये स्याद्वसरो बुद्धिमतः कुम्भकारस्येव , उपादा-नमात्रस्य हि देशान्तरगमनसमर्थावयवत्वे प्रवमिष तथा-

भावः स्यात् । न पुनरत्र बुद्धिमदुपयोगमात्रेण सर्वत्र स-हकारिणामियमेव व्यवस्था स्थापिता प्रामाणिकतां पुष्णा-ति ॥ तदाह

> अत्रोच्यते गतिश्चित्रा दृश्यते सहकारिणाम । केचित्कथंचिदेवेयु-रुपादानैः समागमम् ॥ १५ ॥ हेतुमन्तःप्रविश्यान्ये प्राप्योपादानरूपताम्। चित्रयन्ति हि कार्याणि भौमोदकरसा इव ॥ १६॥ अन्ये पुनरुपादाने बहिर्विपरिवर्तिनः। रूपवैचित्रययोगाय कार्येषु न तथा च्माः ॥ १७ ॥ तत्र बुद्धिमतो नाम प्रसरो यदि कल्प्यते। न तावतेव सर्वत्र व्यवस्था घटते तथा ॥ १८॥

इति ॥

एवं कारणानामेकत्र कार्यात्मना व्याप्रियमाणानां प्रवृ-त्तिप्रकारवैचित्र्ये व्यवस्थापिते, प्रस्तुततनुकरणादिसकल-भागलच्चाकार्यकारि प्रधानसंज्ञं तावन्मूलकारणं प्रधान-सिद्धौ समन्वयादिवीतोपन्यासेन निर्वाधमेव साधितमेव,-इति नेह तत्प्रमेयम् । न हि प्रधानसिद्धिमात्रेणैव ईश्वर-निराकृतिः स्यात् उपादानकारणतया परमाणुस्थान एव प्रधानस्य मृलकारणत्वेन समर्थनात् । तच प्रधानेन पर-माणुवाद एव यदि परं निराक्रियेत, ततः प्रधानव्यवस्था विश्वस्य उपादानकारणविचारप्रस्तावे प्रमेयीभवति, न तु निमित्तकारगोपपादनप्रक्रवे । तदेवं मूलप्रकृतिः सत्त्वर-जस्तमः संज्ञगुणत्रयसाम्यात्मिका प्रकृतित्यैव प्रसवधर्मि-गी गुणानामेवाङ्गाङ्गिभावगमनेन यावन्महदादिविकारा-त्मना परिगामते, तावत्पुरुपार्थत्वमेव तत्र तस्याः स्वभाव-भृतं निमित्तम् । न हि यदच्छया वर्तमानायाः कार्यवर्गस्य देवमानुषतिर्यग्योनिरूपस्य तदवान्तरजातिर्वेचिञ्यवतो नि-यमेन स्तीपुंससंस्थानद्वयस्य वा अन्योन्यानुगुण्यमुपपद्यते। तदेतत्संनिवेशविशेषरूपतया अभ्युपेतभीश्वरवादिनापि । तदेतद्प्येषां सप्रकृतिकानां व्यूहविभवभावेनावस्थिता-नामशेपविकाराणाम् इतरेतराङ्गाङ्गिभावगमनं लोकयात्रो-पयोगितया तावत्संनिवेशविशेषफत्तं निरर्थकम् । यदुक्तं

'न स्यात्क्रियाच्यृहविधिस्तथायं याद्यक्किकाःःःःः।'

इत्यादि । अर्थवन्तं च सुखदुःखोपलम्भर्सपादनार्थतयैव सर्वस्येव अर्थरूपस्य परम्परया पर्यवस्यति । सन्तोऽपि हि सविधमुपयान्तोऽर्थाः शशविषाणुकल्पाः प्रकल्पन्ते । अ तः संविदौत्सुक्येन तद्र्थतयैव तद्रोग्यस्वभावा एव, इति भोग्यादिष भोक्तः संवित्स्वभावस्य द्यात्मतत्त्वस्य सिद्धेर-नुपपन्नमेव प्रमाणम् । यद्यपि भावाश्चित्तभूमौ भासमानाः प्रत्यचेणापि संवित्तत्त्वमवभासमानमावेदयन्ति, तथापि तद्र्योत्मोपरागकलुपमवभास्यमानं भोग्यभूतमविशुद्धं भो-क्तृताभिन्नलच्चणं तत एव केवलमेकचिन्मात्ररूपसाद्यि-मात्रमात्मतत्त्वमनुमीयते भोग्यभोक्तृभावापरपर्यायस्वस्वा-मिसंबन्धवशात्, न तु साचात्कार्यसां तदुपयाति । तदुक्रम्

'विज्ञातारमरे केन विजानीयात्'(बृ०आ० ४ । ४ ।१४) इति । तत्संनिधानमात्र एव च यतश्चित्तोपारोहिविषया-कारप्रकाशनं भवेत् अन्यथा जडात्मनः स्वशक्तया तथा-भावायोगात् । ततोऽतदर्थमपि वस्तुतः प्रकृतिपरिणाम-कर्म तदधीनं चित्रावभासनार्थत्वात्तदर्थम्रुपवर्ण्यते । पर-स्परार्थत्वे गुरापरिसामस्यैकतम एषां पर्यायेस चित्स्व-भावः स्याचिदुपयोगपरिसमाप्तेः सर्वपरिखामानौम् । न चैतदत्यन्तभिन्नजातीयं चिदचिद्रपमेकस्य घटते । तदेव कदाचिदुपकारकतायां जडम्, अजडस्य तु चिदात्मनः परोपकारिकयापरिखामायोगात्, अन्यदा चोपकार्यताया-मजडम्, न चैवमेकत्वं विरोधे सति उपपद्यते न चाप्यु-पकार्यता चिन्मात्रवपुपः क्रमते । तदङ्गभूतार्थोपकारसं-स्पर्शेन चिद्रपादाधिक्यप्रसङ्गाज्जडतापत्तिः । तदाधिक्य-मेव हि जडत्वं। तदेवं यावदङ्गाङ्गितोपकार्योपकारकभावन तावज्जडतामुपेयुषी भोग्यभूमिरेव, पुरुषस्य तूपकार्योपचा-रस्तत्संनिधाने चित्तस्यार्थाकारवतः प्रकाशमानत्वात् ।

एवं च गुणानामभ्युपगमेन चिद्रूपतापत्तिप्रसङ्गेन गुण-ताहाने: । अत एवेषां स्वार्थता न युक्ता । तस्यैवैकस्य विरुद्धोभयभोक्तृभोग्यरूपतापत्तेरिति सर्वमेतत्प्रकृतिचलं गुग्वृत्तमचलाचित्तत्त्वसाद्विकचित्तगतविषयसंवित्प्रयोजन-मेव । यावांश्र विषयभेदः संवेदनचमस्तत्संवेदनं सर्वमेव पुरुषार्थसंज्ञं गुर्णपरिगामप्रवृत्तिनिमित्तं, विषयश्च संवेदनस्य सुद्धत्त्मादिभावावस्थिता गुणास्तथा गुणपुरुषान्तरमपि । ततो यथा सुखदुःखमोहमयपरार्थसंवेदनं पुरुषार्थस्तथा शास्त्रोपदिष्टानुमानोपमानादिना गुर्णपुरुषान्तरोपलब्धिर-पि । तदुभयमपि प्रयोजनं भोगापवर्गरूपगुणप्रवृत्तेः । त-त्प्रयोजनसंपादनयोग्यस्वभावता च निमित्तकारसमुच्यते , न तु भाविष्रयोजनमनागत्मेव निमित्ततां गच्छेत्। तत्र च विवेकज्ञानपर्यन्तपुरुपार्थप्रयोजने परिसमाप्ते प्रवृत्तिनिमित्त-कारणाभावात् न गुणास्तम्रद्दिश्य पुरुषार्थं प्रवर्तन्ते, इति कैवन्यं पुंस उच्यते नित्यकेवलस्यापि । इत्थमवस्थिते मृ-इएडादेः स्वतो घटादिव्यक्त्यशक्तस्य सहकारी बुद्धिमान् कुम्भकारोऽस्तु, तन्त्वादेश्व तत्रवायस्तथा नामादृश्यः। न तावता शरीरादेरुत्पादसमये कश्चित्प्रसिद्धकारणातिरिक्नो-Sपि कल्पनीयो भवति । मा भूदतिमसङ्गः,-इति दृष्टोपा-दानादिकारणसामर्थ्यविशेषाद्पि च उपपद्यते एव का-र्याणां घटाङ्करादीनां रूपादिभेदः, तथा संस्थानविशेषप्र-थापि तत्सामध्योदेव स्यात्, को दोषः, किमर्थमदृष्टक-न्यनं । यावता हि रूपेण संनिवेशेन वा पुरुषार्थोऽवस्थि-ति लभते, तत्र तावति गुणस्वभाव एव निमित्तं तथैवो-पपत्तेः । तत्स्वभावानुग्रहादेव च शरीरविषयेन्द्रियादिक-

चेतः पूर्वापरभूमिकावस्थायिनि कार्यवर्गे धर्मादिकमिपि
निमित्तकारणतया प्रभवेत् । अतः परं परिकल्पयन्नीतिमार्गातिगोऽवधीरणीय एव स्यादिप । एतावन्मात्रमष्टगुणं
चित्तवर्ति धर्मादिवदेश्वर्यं कदाचिदिमिन्यक्तं यहुणानामेव
सहभावि भवद्योगितान्यपदेशमावहेत् । यत्तु ततोऽधिकं
नित्यं कस्यचित्पुरुषविशेषस्य तनुकरणभ्रवनादिविधौ सगिस्थितिप्रलयेषु च कारणताम्रपेयात् तत्प्रकृतिस्वभावसद्धावमनितरिक्तमनेकवैचित्रयोपकल्प्यमानपुरुषार्थप्रयोजनमनादृत्य पृथग्भूतमाश्रीयमाणं भिक्तमात्रसाधनमेव ।। तदाह

श्रस्ति चास्य प्रधानस्य
प्रसिद्धस्यान्वयादिना।
स्वार्थतादिनिषेधेन
साधिता पुरुषार्थता॥ १६॥
तेनास्य भोगसंसिद्धिः
पुरुषस्य यथा यथा।
तथा तथा परिणातिः
स्यान्न किंचन दुर्घटम्॥ २०॥
श्रत एव प्रधानस्य
महत्त्वपरिणामिनः।
निमित्तकारणं नान्यरपुरुषार्थोद्यमाहते॥ २१॥

स्वभाव एव चैषोऽस्य
मृलहेतोस्तथेचाणात्।
चित्तभृमेरधरतः
श्रीरादिविधि प्रति॥ २२॥
निमित्तकारणं कर्म
स्यादप्याद्यस्वभावतः।
ततोऽत्र कुत्र व्यापार
ईश्वरस्योपकल्प्यताम्॥ २३॥
चेतस्यष्टगुणे जातु
जातादेश्वर्यतोऽधिकः।

इति॥

उक्रनीत्या च चिन्मात्रस्य श्रिधकविशेषानुप्यत्तेः । त-था हि जडतापत्तेरैश्वर्याभावात् धर्मादिवचित्तभूमिभागिनो-ऽस्येश्वरस्य कथमिवाभिव्यक्वचित्तावस्थे मृलकारणे महदा-दिकार्यपरिणामाय निमित्तकारणत्वमुपकल्प्येत । तदत्र पू-र्वत्र परिणामे चेत्पुरुषार्थोचितोत्तरोत्तरविकारकारिणि नि-मित्तकारणं पुरुषार्थतास्त्रभावः प्रकृतेस्तत्सकलविशेषपर्य-न्तेऽपि विकारराशो स एवास्तु किमर्थजरतीयन्यायाभि-निवेशेन ॥ तदाह

> रह[नत्व]स्य मूलप्रकृता-वन्तः करणचारिणः ॥ २४॥

## ईश्वरस्योपकल्प्येत परिगामनिमित्तता 📑

इति॥

त ॥ एवं चात्र प्रयोगः-प्रधानं महदादिपरिगामे निमित्ता-न्तरानपेचं पुरुषार्थीपयागितया भूतविकारपरिणामैकस्व-भावत्वात् । यद्यथा परिखामैकस्वभावं तत्तत्र परिखामेऽन्य-निमित्ता[न]पेत्तं ततः स्वभावादेव तथा भवति यथा वीजा-दिकारणकलापोऽङ्करपरिणामे । यच्चान्यानपेत्तं न तथा भव-ति न तत्तत्र तथास्वभावं यथा शालिबीजं यवाङ्करे जला-दिरहितं वा बीजम्। तथा च प्रधानं पुरुपार्थीपयोगिमहदा-दिविकारपरिगामैकस्वभावं न तु शालिवीजं यवाङ्कर इव। तस्मादन्येश्वरादिनिमित्तकारणानपेत्तं स्वभावादेव महदा-दिपरिणामवत्त्रधानमिति । अत्र प्रधानं तावत्समन्वया-दिहेतुभिः सिद्धमेव।स्वार्थतादिनिषेधेन च पुरुषार्थस्वभा-वसमस्योपपादितम् । दृष्टान्तस्यापि बीजादिकारणकला-पस्य न च परं प्रति संदिग्धसाध्यते पत्तकृतत्वमेव।सा च तद्रङ्करकरणस्वभावेव, इति न तं प्रत्यपि तस्यास्ता-चत्यास्तथा स्वकार्यकररोन न्याया[अनन्या]पेत्तस्वभावतं संदिग्धमिदि ॥ तदाह

चिया परिणामैक-

स्वभावं तत्र तत्ततः॥ २५॥ अनन्यापेचि बीजादि-सामश्री यहदङ्कुरे । 🔭 🥌

## महदादिविकारीय-परिगामस्वभावकम् ॥ २६॥ त्रिगुगारम प्रधाबं च तेन सांख्यमनीश्वरम् ।

इति॥

तत्रैतान्सां ख्यान्त्रत्युच्यते, -यथा नावगतो साधनार्थ इति । यदि हि सर्वविचित्रसंस्थानकार्योत्पादनेषु प्रधानस्येव या पुरुषभोगार्थता सेव निमित्तकारणं किमी-अरेगोति उच्यते तत्कुम्भकारेगापि किं घटकरगो । त-त्रापि प्राधानिकस्य मृत्पिएडादेः पुरुषार्थस्वभावतावशादेव तथाभृतसंनिवेशवद्धटकरणसामध्य स्यात् । नहि पृथुबु-भोदराकारसंनिवेशं विना भोक्तरदकाहरणलभ्यो भोगः सिद्धोत् । तृणवारिणाद्यर्थिनां वा कर्मभिरेव? तदाकारवत्ता घटस्य भवेत् किं तत्र कुलालेन । अथ प्रधानस्यायमपि स्वभावविशेष एव, यद्धटसंनिवेशादौ दएडचक्रवहुद्धिमद-पेत्रा, तावता प्राधानिकेन कारणकलापेन पुरुषार्थीपयो-गितत्संनिवेशवद्धटवस्तुसिद्धेः । तदेवमेव तनुकरणादि-कारणस्यापि प्राधानिकात्तथास्वभावयोगात् कथं तथाकर-श्योग्यबुद्धिमद्पेचा नेष्यते । एष हि तावन्न्यायोऽस्ति यदेकत्रैकदा धूमाग्र्योः संबन्धेऽवगतेऽन्यदा अन्यत्र अन्य-योरेव धूमाम्योस्तथैव संवन्धोऽवश्यभावी, येन धूमान्त-राददृष्टोऽपि अग्निर्मिश्चीयते । तदनेनैव न्यायेनैकत्र संनि-वेशविशेषे बुद्धिमत्संबन्धप्रतीत्या सर्वत्रैय तथा संनिवेश-

स्य बुद्धिमद्विनाभावसिद्धेर्देहादिसंनिवेशाद्प्यदृष्टस्य ता-दशो बुद्धिमतः कथं नानुमतिः ॥ तदाह

> पुरुषार्थस्वभावत्वं समस्तार्थिकियासु चेत् ॥ २७ ॥ निमित्तकारण्यतेन प्रधानस्योपकल्प्यते ।

तदिना कुम्भकारेण घटोऽपि न भवेत्कथम्॥ २८॥ प्रधानमयमृत्पिग्डा-देव तादक्स्वभावतः ।

अथ स्वभाव एषोऽस्य यत्कुलालाचपेच्राम्॥ २६॥ तथेश्वरव्यपेचास्तु देहहेतोः स्वभावतः।

thereign in the firm term to consider the

न चापि सहकारिणामुपादानकारसस्यान्तः प्रवेशमात्रा-दुपयोगविशेषानुसंघानवतः कस्यचिद्व्यापारेऽपि विचित्रा पुरुषार्थीपयोगिनी रचना उपकल्प्यते । तथाहि यावदिद-मितो भवति किंचिद्धिकविशेषात्युनरत एवानेन विशे-षेण सविशेषमिदमेव भवति, अपरविशेषयुक्तात्पुनरस्मा-देव अन्यदेव अन्यजातीयमेव कार्य जायते, ततः संप्रति एवंविधमुपयुज्यते तथैव करोमीत्येवं विचारचतुरा मति-र्न स्यात् , तावत्कथं तथाभूतविशेषकरणाय हानोपा-दाने स्याताम् । तथा विज्ञत्वे च सर्वदा तथाभूतकार्यसं-भवो न भवति, तस्य प्रज्ञावतः सर्वदा तत्करगोच्छाया अ-भावात्, ततः सापि तस्यापेच्चणीयाः ; इच्छानुसंधानशून्ये-न तु जलभूम्यादिरसेन उपादानान्तःप्रविष्टेनापि कार्यस्य स्थूलतामात्रमविचित्रमेव स्यात्, न तूपयोगविभागप्रयो-जिता अवयवसंस्थानभन्नाः । विलच्चणा दृश्यन्ते एताः स-र्वास्तथा। न चाप्येता एकान्तविलज्ञणा एव, यावदेकार्थ-क्रियोपयोगिन्यः, सजातीया ऋपि प्राज्ञकृततत्तत्तरसहकारिसं-योजनवियोजनवशादुपलच्यन्ते । बुद्धिशून्यसहकारिमात्र-सामर्थ्ये संशयरूपता केवलकार्यस्योचिताः काकतालीयो-Sवयवविभाग एकत्रैव सा ....दन्यत्रान्यादशतेव भवेत् । यत्पुनरनुगामित्वमवश्यमुपयोगविशेषानुगामिता-नुविधायि सर्वकार्येषूपलभ्यते, तत्तथा नियमेन न स्यात्। तस्मान्मृत्यिगडायातघटशरावोदञ्चनेष्टकादिसंनिवेशविभा-गकारी प्रयोजनभेदानुसारितया दृश्यते बुद्धिमत इच्छा-दिन्यापारः प्रज्ञाविशेषमयो, न तु जडविजातीयतापात्रत-या सहकारित्वेन । तथा सति हि स कुम्भकारसंबन्धाद्धट एव वा स्यात् शराव एव वा, न तु कुएडमपीष्टकान्य[द्य] पि वा। ततो यथाभृतमिच्छति जानाति च कर्तुं ताद्दगेवात्र कार्यविशेषोद्गमः। अत एव संनिवेशस्य विशेषः पुरुषार्थी-पयोगित्वेनार्थनीयत्वात् न तु पृथुबुभ्नोदराकारत्वादि , येन 'सिद्धं यादगिषष्ठातुभाव......' इत्यादि चोद्येत । इच्छया सह संनिवेशस्यापि हि पुनर्हस्ताद्यपेच्चयानवस्थानात्। ततश्र तनुकरणभुवनानामन्योन्यानुगुग्यविद एकस्यैव कर्तुस्तथे-च्छामात्रसंनिवेशाविशेषवत्त्वम् । रथादौ तच्गो यद्यप्ययःसं-निवेशविज्ञतापि स्यात् तथापि तस्य हस्तादिव्यापारानभ्या-साद्योयोजने इयस्कार एव कर्ता । भिन्नदेशकालगतविव-र्तितत्वाद्यनुसंधानवतस्तु संहतेच्छामात्रात्कार्यस्य सिद्धौ न सिद्धा विश्वभागे कर्त्रन्तरापेज्ञा, श्रयस्कार इव हस्ताभ्यासा-नपेच्च णादित्येक एव तन्वादिविश्वकर्ता पुरुषार्थोपयोगित्वेन। तचार्थिसार्थेरर्थनीयत्वं न घटमात्राश्रयेग, कुराडपटशकटा-दिगतत्वेन प्राज्ञशक्तकर्तकतया च तादश एवानुमिताधिक-तो न तु घटकुम्भकारमात्रदर्शी, यथा तार्णपार्णचान्दना-द्यनेकाग्निभूमगतप्रत्यचानुपलम्भप्रवृत्तिमानग्निमात्रानुमाने । अनेकविशेषदर्शने हि सामान्यानिष्ठकार्यकारणभावप्रतिष्ठा-यां विशेषव्यभिचारः सिद्धचिति ; एकविशेषव्यभिचाराच सर्वविशेषव्यभिचारनिश्चयेन अत्यन्तादृष्टपूर्वशांशपादिवि-शेषानिराकरणात् न सर्वविशेषदर्शनमुपयुज्यते । एवामे-हापि संनिवेशविशेषमात्रस्य तथाभूतचिकीर्षायाश्र अने-कसंनिवेशद्शीनात् सामान्येन कार्यकारणतासिद्धौ कुला-लानीश्वरादिविशेषव्याभेचारानिश्वयेऽत्यन्तादृष्टतनुकरणा -दिचिकीर्षाविशेषानिराकर ऐन संनिवेशविशेषात् तथा चि-कीर्पामात्रानुमानम्; इच्छाकार्येषु अनङ्गभूतेऽप्यनीश्वरत्वे स-हदर्शनमात्रादपेचोपगमेन किंचिदपीच्छाकार्यग्रपदेशाद्यमी-श्वरस्य अनीश्वरस्य वा सिद्धचेत् ; देहरागादिसहभाव-दर्शने च रूप्यधात्वादौ इच्छावतां तत्कार्यं न स्यात् । तदे-वं तनुकरणभ्रवनानां संस्थानभङ्गीवैचित्र्यं तदनुगुणप्रज्ञा-

महिमानं विना कथं प्राधानिकजडवस्तुस्वभावमात्रादुपयो-गविभागनियतमनुगामि चार्थितास्पदग्रुपपद्येत ॥ तदाह

नेवोपादनहत्वन्तः-

प्रवेशात्सहकारिभिः॥ ३०॥ संनिवेशाविशेषोऽपि श्वयः कर्तुमिति चमम्। लोकयात्रानुसंधान-वतीं प्रज्ञां विना नहि॥ ३१॥

तथा चिकीषाँ च विना

विचित्ररचनोद्भवः।

स्थूबतामात्रमेव स्या-

न्न तु नोकोपयोगिनी ॥ ३२ ॥

रचना नियमेन स्या-द्विचित्रा जातिरूपिगी।

कुवाबसहकारित्व-

मात्राचेजायते घटः ॥ ३३ ॥ न स्याजातु शरीरादि

दीर्घमृत्पिगड एव वा।

अत एवार्थनीयत्वा-

त्संनिवेशो विशिष्यते ॥ ३४॥

न घटादितया सिद्धः सोऽर्थितापरिष्ट्ररकः । न चेश्वरोऽनीश्वरी वा प्रकृतोऽत्राणुलच्चणः॥ ३५ ॥ वैचित्रयकारी यो यत्र स तत्रेश्वर इष्यते ।

इति॥

न च प्रधानस्येव मूलकारणस्य व्यवसायादिभिव्यक्ति-रस्ति तत्कथं तस्येच्छादियोगः पुरुषार्थोदेशानीतः स्यात् यतः प्रवृत्तिर्भवेत् । यद्यपि च बुद्धेरस्तीच्छानुसंथानं च व्यापा-रस्तथापि पुरुषसंनिधानाद्यावन चेत्यमानः प्रकाशमानोऽसौ संपन्नस्तावनेच्छादिरूपतां धत्ते तथालच्यात्वादिच्छानुसंधा-नादीनाम्। अन्यथार्थान्तरमेव तत्स्यात् । तथा च सति न बुद्धिप्रवृत्तिरेव पुरुषार्थो यावत्पुरुषस्य संवेदनव्यापारोऽपि पुरुषार्थः स्यात् न तु केवलं प्रधानमेव संवेदनमेव च पुरुष-स्यार्थः, तस्मात्पुरुषनैरपेच्येण प्रधानबुद्धचादिन्यापारस्य पुरुषार्थता न वाच्या , तादशस्य चेष्टानुसंधानरूपत्वामा-वात् न सा युक्ता, दित युक्तमेव । अथ सर्वपुरुषसाधारणस्य एकस्यापि बुद्धितत्त्वस्य महत्संज्ञकस्य प्रतिपुरुषमध्यवसाय-लचणवृत्तिः सत्यं भिद्यते , महत्कारणास्मिताजन्मनो वा मनः संज्ञकरणस्य । एषा अध्यवसायादिवृत्तिः प्रत्येकपुरुष-नियतास्तु, न तया उत्तरकालभाविन्या प्रधानस्य महतो वा पुरुषार्थानुसंधानेच्छावत्ता युज्यते किं तु प्रधानस्यैव प्रथमिवकारकरण एव सर्वपुरुपोद्देशेन सामान्यानुसंधानेच्छा व्यवसायादिष्टक्तिः प्रथमा बुद्धिसंज्ञा अस्त्येव, येन तस्यापि बुद्धिपूर्वकारिता स्यात् । तदेव तदिप न युक्तम्, प्रधान्य-[नस्य]सर्वथेव अव्यक्तस्त्रपत्वेनानुपलच्चणीयवृक्तित्वात् । न च वृक्तौ पुरुपेणासंविदितायामिच्छानुसंधानादिरूपत्वं संभवित , पुरुपेणापि प्रधानवृक्तेः केन संवेद्यमानता सर्वपुरुपोद्देशेन सामान्यप्रवृक्तेः , एकैकेन चेत् तत्तस्य सर्वज्ञत्वं स्यात, पुरुपार्थत्वं च पूर्ववत्सर्वपुरुपोपयोगि स्वकार्यानुसंधानवन्तान्त् , प्रकाश्यधर्मभूता [ या ] अ प्रकाशस्थानताया अनन्तपुरुपसंनिधानानीतत्वादानन्त्येऽपि आश्रयेक्येन अन्योन्योन्मूलनात्पुरुपबहुत्वासिद्धिः । अथ सामान्यस्रपेणेव सर्वज्ञेन च पुरुपविशेषेण सामान्यप्रधानवृक्तेः संवेद्यमानता तत्स एवेश्वरोऽस्तु , तस्येव विश्वनिर्मित्सा संवेद्या सती संबन्धिनी भवति, इति प्रधानवत् तस्यापि निमित्तकारणतायोगात्सर्वज्ञत्वात्सर्वकर्तत्वाच ।। तदाह

न च प्रधानस्येच्छादिसंभवः पुरुषार्थता ॥ ३६ ॥
यतः स्यादस्य बुद्धेस्तु
संभवन्नप्यसंभवी ।
विना संवेचतां पुंसस्तथात्वे पुरुषार्थता ॥ ३७ ॥
पुंसोऽपि स्यात्प्रधानस्यावाच्या सा केवलस्य तु ।

अथापि मनसो वृत्ति-र्बुद्धेर्वेकेकसंस्कृता॥ ३८॥ इच्छा नाम कथं सर्व-पुरुषार्थोपयोगिनी। स्यारिकं तु सा प्रधानस्य सामान्यस्याखिजान्प्रति ॥ ३६॥ पुंसः स्यात्साप्यसंवेद्या नेच्छा वेद्या च कस्य सा। सर्वेषां यदि सार्वइय-मेकैकस्य प्रसज्यते॥ ४०॥ संकीर्येरन्प्रकाशेक्या-द्भिन्नाश्चाभासमानताः। अथापि सर्वपुरुषा-भिन्नेनैकेन केनचित्॥ ४१॥ वेद्या सा वैष तहींकः

इति ॥

अथ न पुरुषस्योपयोगि 'करोमि' इत्येवमनुसंधानवत एव पुरुषार्थत्वं येन प्रधानस्य तदभावान स्यात् , अपि तु अधानं महद्रा तन्मात्राणि वा यदि वा शुक्रशोणिताद्यपि त-

कर्ता ज्ञाता स चेश्वरः।

त्स्वभावत्वादेव तादकार्यमाभिनिर्व[र्त]यति, यजातं सद्विचि-त्रसंनिवेशादिकं परतोऽर्थिकियाविशेषार्थी प्रमाता दृष्टा स्त्री-पुंसादिवदन्योन्यं योजयति । काचित्पुनः कर्मवशाच व्या-घातकादीनां काकतालीयेन अन्यथा वा संनिपातो भवेत-तः पुरुषभोगार्थामिव कारणानां प्रवृत्तिरित्युपचारेण पुरु-पार्थता उच्यते, तदेतद्पि न युक्तं । यत एवं सति वस्तुतो निमित्तकारणाभावात् स्वातन्त्र्येण स्वभावादेव कारणानां तथाविधकार्यविशेषकारितेति दृष्टे प्रकृतिपुरुपान्तरे तमेव पु-रुषं प्रत्यपि तेषां कथं कार्यकरणाय प्रवृत्तिर्न भवति । अथ भवत्येव प्रकृत्यैकस्य । ननु एकस्य प्रकृतिपुरुषान्तरज्ञाना-देव सा निरुध्यते , सर्वपुरुपसाधनत्वं कस्य[स्याः]प्रकृतेरेक-रूपत्वात् त्र्रष्टानां प्रकृतीनां, तदस्त्वासां; शुक्रशोणिनादेस्तु मुक्ताभिमतं पुरुषं प्रति कसादेहात्मककार्यजननं न भवेत । श्रथ तस्यापि तद्भवत्येव किं तु पुरुषस्य कृतार्थत्वात् न त-दुत्पन्नमतिसंवेद्यतां याति । तदेतदेवं स्यात् , यदि पुरुषस्य बुद्धिसंवेदनाय स्वरूपातिशयलच्याः कश्चिदुद्यमः स्यात्, स चेदानीं कृतकार्यत्वात् तस्य निवृत्तः , इति यावता सर्वदा निरिभप्रायो निरुद्यम एव चैकरूप उदासीनः पु-रुपो न तस्यैकदातिशययोगोऽन्यदा तिश्रवृत्तिः कूटस्थ-ताहानिप्रसङ्गात् । केवलं बुद्धेः कर्मवशात् प्रतिपुरुषं वृ-त्तिविशेषोऽन्तःकरणस्य वा नियतो , येन मुक्रपुरुषस्या-परबुद्धिवातिः संवेदनमनुभवति , अन्यथा एकात्मीयाभि-मतबुद्धिष्टतिभोगानिष्टत्तेः , ततः पुरुषस्य अर्थित्वानर्थि-त्वित्रभागाभावात् नित्यनिर्धुक्रस्यभावस्य अन्तःकरणमा त्मकर्मनियतं केवलं बद्धावस्थायां कर्माभिः संवेदं भवेत

मोचदशायां तु नोत्पद्यत एव , अन्यथा कर्मणां ताद-वस्थ्यात कथं न नियतप्रस्तुतपुरुषसंवेद्यता स्यादेव, न हि पुरुषाणां कर्म नियामकम् अपि तु अन्तः करणस्यैव । तदे-वं स्वकारणस्वातन्त्र्यादेवोत्पन्ने सान्तः करणे देहे नानर्थि-त्वात् तस्य पुरुषसंवेद्यता स्यादेव, न भवतीति नोपपन्नं तस्य संवेद्यस्वभावत्वात् । अथ त्तीणकर्मणोऽन्तःकरणस्य न संवेद्यतास्वभाव उच्यते , तद्त्र किं प्रमाणम् । कर्म[भावा] भावाभ्यां च तदानीं बन्धमोत्ताभ्युपगमः स्यात् , न सं-योगवियोगाभ्यां , ततश्च दर्शनच्वतिः। न चापि कर्माणि करुणयापि दानादीनि ज्ञातपुरुषान्तरस्य विरमन्ति, राग-द्वेषप्रयुक्तानां कर्मणां बन्धकत्वाभ्युपगमे रागादिभावाभा-वकृतवन्धमोत्त्वादिदर्शनाश्रयणमेव स्यात्, -इति स्वाभा-विकपुरुपवादे ज्ञातपुरुपविवेकस्यापि बुद्धिसंबन्धपरिहारा-योगादनिर्मोचापत्तिः , -इत्यपरबुद्धिमत्पुरुषप्रेरणयैव सा मूलकारणस्य संसारोपयोगिसंनिवेशविशोपकरणे पद्यत्तिरु-पपन्ना, इति निरवद्य एव प्राक्तनहेतूपन्यासः ॥ तदाह

> न लोकयात्राभिप्रायाः जनयेद्दीजमङ्कुरम् ॥ ४२ ॥ किं तु स्वभावात्सा तस्य सामग्री हेतुरीदृशः । यजातं योग्यमन्योन्यं योजयेदुद्धिमाञ्जनः ॥ ४३ ॥

अस्य तेनोपचारेगा
पुरुषार्थत्वमुच्यते।
इति चेत्तत्समाप्तेऽपि
पुरुषार्थेऽपि तं प्रति॥ ४४॥
स्वकार्यपरिग्रामान्न

विरमेन्मृलकारणम् । श्राहो न विरमत्येत-त्परं प्रकृतिसप्तके ॥ ४५॥

परिणामात्तदेकं हि सर्वान्पुंसः प्रतीष्यते । तथौपि देहभूतादेः

परिगामः स्वभावतः ॥ ४६॥

पूर्ववन्न भवेत्कसा-त्रं मुक्ताभिमतं प्रति । अथापि स भवत्येव किं तु तेन न युज्यते ॥ ४७ ॥

मुक्रपुंसा कृतार्थत्वा-दनर्थित्वात्स केवलः। नैतन्नार्थित्वम्स्यास्ति

जातु पुंसोऽथ चेतसः ॥ ४८ ॥

१ तयेति पाठान्तरम् ।

अर्थित्वविगमान्न स्या-द्भृयः पुंसा समागमः। तदेतदपि न न्याय्यं जाते देइस्थचेतिस ॥ ४६ ॥ संवेद्येकस्वभावत्वा-त्तस्य कर्मच्यान्न चेत्। तत्स्वभावत्वमेव स्या-न्मोचः कर्मचयाश्रयः॥ ५०॥ स्युज्ञातपुंविवेकानां कर्माग्यपि क्रपादितः। न रागात्तानि चेदेवं मोचो रागचयाद्भवेत्॥ ५१॥ तथा च दर्शनत्याग-स्तन्न युक्ता स्वभावहक्। तसात्प्रसिद्धं तन्वादि बुद्धिमत्कर्तृपूर्वकम् ॥ ५२ ॥ संस्थानभेदादि स्थेत-न्निरवद्यं प्रसाधनम् ॥ ५३॥

इति॥

स एष हेतुः परमेश्वरं प्राति प्रयुज्यमानः स्वानिवेशितात्मना । न हेतुद्रोषैः परिभूयते मनाक् परोऽपि वा केवलमेतदुच्यते ॥ ५४ ॥ समुज्ज्वलन्न्यायसहस्रसाधितोऽ-प्युपैति सिद्धिं न विमृढचेतसाम्। महेश्वरः पाणितलस्थिताऽपि सन् पलायते दैवहतस्य सन्माखिः ॥ ५५ ॥ स्वारमैवायं स्फुराति सकल-प्राणिनामीश्वरोऽन्तः कर्ता ज्ञातापि च यदि परं प्रत्यभिज्ञास्य साध्या। सा चास्माभिर्विहितघटन। न्यत्र किं त्वीश्वासिद्धि-द्वेंते अप्यस्तीत्याचितमधिकं भाति वहिर्निशीथे ॥ ५६॥

इति श्रीमन्महामाहेश्वराचार्योत्पलदेवेनोदयाकरसूनुना विरचिता ईश्वरासिद्धिः समाप्ता ॥

श्रीमत्करमीरभूभर्तुराज्ञया श्रीतये सताम् । मधुसदनकौलेन संपाद्ययं प्रकाशिता ॥ tono signomenti sustitici Anna jungaji semusi Sandhi suk milas vinas rilamat malam visiosas अयं ग्रन्थः

## 'पिंगडित विश्वनाथ एंड सन्स फोटाग्राफर्स प्रोपाइटर्स इत्यादि' इत्येतः स्वकीये

'काश्मीर प्रताप स्टीम प्रेस श्रीमगर'

इत्याख्याख्याते

मुद्रणायन्त्रे सम्मुद्रितः

## संबन्धसिद्धिः

श्रीमदाचार्योत्पलदेवविराचिता।

भेदाभेदात्मसंबन्धसहसर्वार्थसाधिता।
लोकयात्रा कृतिर्यस्य
स्वेच्छया तं स्तुमः शिवम् ॥१॥
भावभेदादिसंबन्धमयेन वपुषोन्मिषन्।
जयत्येकोऽपि विश्वातमा
प्रकाशः परमेश्वरः॥ २॥

इह भावानां संबन्धो विचार्यते, कस्तावत्संबन्धशब्दा-र्थः संसर्गः संपर्कः संश्लेषः संबन्ध इत्यप्युक्ते न विवृतः संबन्धार्थः प्रतीयते । किं नैरन्तर्यं संश्लेष उतान्यत्किचि-त् । नैरन्तर्यं चेत् द्रस्थयोः पितापुत्रयोः स न स्यात् , अयः-शालाकयोः संनिकृष्टयोर्विश्चद्रव्ययोरिप च स्यात् । अथ द्विष्ठः

१ ख॰ भेदारमेति पाठः ।

पदार्थः कश्चित्संबन्धः । तत्रापि द्विष्ठतेव संबन्धता चेत् त-द्वित्वद्विपृथक्त्वादेरिप सा स्यात् । न चायमर्थः संबन्धश-ब्दस्य अवयवाथीनुरोधौदुत्तिष्ठति अपि तु तैलपायिकाशब्द-स्येव संकेतमात्रात्। अथ संबन्धशब्दार्थ एव न द्विष्ठता अपि तु सोऽन्य एव केवलं संबद्धियोरेव संभवतीति द्विष्ट उच्यते , स तर्हि स्वरूपेगीव स्पष्टम्रच्यतां संबन्धः संश्लेष इत्यादिपर्यायागामयमर्थ इति । अपेचापारतन्त्र्यादिरपि न चान्यः संबन्धार्थो द्विष्ठत्वन्यायेनैव सोऽर्थाचिप्तः स्यात । न चाप्यर्थाचिप्रतास्य , न हि जडयोः संवन्धिनोरपेचार्थो घटते पारतन्त्र्यार्थो वा । अथाप्यञ्जर एव बीजमपेत्रते बीजे वा परतन्त्रो भवति , तदायत्तत्वादेस्तदात्मन्नाभस्येत्येतद-पि न सम्यक् ; उपचारो द्यमपेक्तत इव परतन्त्र इवेति स्यात , न तु जडस्य मुख्येवाकाङ्का प्रार्थना चेच्छैव विशि-ष्टा अपेत्ता पारतन्त्र्यं वा परप्रवस्ता परकीयविनियोगा-काङ्का स्वेच्छाचरणनिरोधलच्चणः संकल्पविशेष एव सं-गच्छते , अलब्धात्मनश्रात्मेलाभार्थमपेत्तादि कथ्यते, न च तदानीमद्विष्ठत्वात्संबन्धार्थोपपत्तिःः तस्मान्मक्रकण्ठमेव मु-ख्यः संवन्धोऽभिधातव्य इति । तत्रोच्यते संवन्धः संपर्कः संश्लेष इत्येते पर्यायास्तावज्ञवन्ति, स च संश्लेषार्थोऽनेक-स्येकता कथ्यते , न त्वनेकतेव नापि एकतेव अपि तु उ-भयावस्थापेँचीऽयमर्थः संबन्धः । अत एव न बहुनामेकः संबन्धः । यदि हि अनेकत्वमात्रमेकत्वमात्रं वा संबन्धः

च॰ प्तदुत्तिष्टतीति पाठ: । २ ख॰ पु॰ सोऽपि द्वयोरिति पाठ: ।

३ ख॰ अर्थलाभेति पाठः । ४ ख॰ पु॰ पेश्चयेति पाठः ।

स्थात् , तद्वद्दनामि एकतापत्तौ एकतानापत्ताविप वा स्यात , एकमात्रस्यापि च स्यात् । यदा पुनरनेकस्यैकता संबन्ध उभयापेच्या तदानेकापेच्यादेकमात्रस्येव न संब-न्धः , एकापेचणाच नानेकस्यैव पृथिकस्थतस्य । न चापि त्र्यादीनामेकः संबन्धः , त्रयाणां हि भिन्नभेदावधिकृतद्वै-राश्याश्रयात्परस्परं भेदात् , तेषां च संबन्धस्वरूपस्थिता-वपेचणात् , एकस्य द्वितीयेन सह यैकता न सा तृतीयेन सह , तयोर्द्वितीयतृतीययोर्भेदाद्येच्याच ; ततो बहुनां शतादिसंख्यानामपि प्रतियुगलमेवैकः संबन्ध उद्घोष्यते,-इत्येवं द्वयोरेकात्मेति संबन्धशब्दार्थोऽवयवानुसारेखेव व्य-वस्थितः । संशब्देन सहार्थवृत्तिना समानार्थवृत्तिना वा ब-न्धिना च देशान्तरपरिहारपूर्वकैकदेशावस्थानार्थेन विस्प-वेति पर्यालोच्यते,-तत्रायं संबन्धोऽनेकथा प्रतीयते ,-पि-तुः पुत्रः , राज्ञः पुरुषः , वृत्तस्य शाखा , धवश्र खदि-रश्च, नीलग्रुत्पलं, देवदत्तः काष्टैः स्थान्यामोदनं पचित, घटस्याभावः , अस्मादिद्मन्यत् ,- इत्येवमादिना रूपेण। तथा विपर्ययेगापि पुत्रस्य पिता , पुरुषस्य राजेति । तत्र किमिदं प्रतीतिमात्रम् उत वस्त्वेव एवंभूतं प्रतीयते । तत्र यदि प्रतीतिमात्रमेतत् वस्तुस्वरूपं तर्हि वक्नव्यम्।

तत्राचचते, वस्तु घटादि स्वात्ममात्रपरिसमाप्तमन्यो-न्यव्यावृत्तमित्थमेव हि स्वात्मावभासिना प्रत्यचे प्रतीय-ते कल्पना कल्पितैव सा। ते हि 'त्र्यमिश्राः स्वयं भावास्ता-न्योजयित कल्पना ' इत्याहुः, तथा नीलमुत्पलमिति शाब्द्या कल्पनया परं नीलोत्पलयोरेकात्मता प्रतीयते, न तु वस्त्ववभासिना निरंशोत्पलस्वलच्चणविशेषालंम्बनेन प्रत्यचेण प्रमाणेन । तथा चाहुः

'संयुज्यन्ते न भिद्यन्ते स्वतोऽर्थाः पारमार्थिकाः । रूपमेकमनेकं च तेषु बुद्धेरुपप्तवः ॥ '

इत्यादि । नच अनेकस्यानेकतासहभाविनी एकता युज्यते भावाभावरूपत्वेन विरुद्धत्वात् । अनेकस्मादुपादानादेकम् एकस्माद्वा अनेकम् अन्योन्यासंसृष्टमेवात्ममात्रपर्यवसितमु-द्भवेत । यथा विज्ञानसन्ततौ व्यवस्था केषांचित , तत्र हि शब्दस्पर्शादिज्ञानलच्चेभ्यः समनन्तरप्रत्ययेभ्य एकमै-न्द्रियकं विकल्पज्ञानम् । एकस्माद्वा समनन्तरप्रत्ययात प-श्रापि शब्दादिविषयाणि जायन्ते । या पुनरेकता अनेकता च समानाश्रया सा प्रमाणवाधिता, भावस्य वाभावता; केवलमित्थंरूपयेव अनया कल्पनाप्रतीत्या सांसारिकव्य-वहारनिर्वर्तनार्थमर्थाः परस्परव्यावृत्ता अपि कार्यकारण-रूपत्वेन अवास्तवेनैव प्रतिपाद्यन्ते । राजपुरुषयोरन्योन्यं स्वरूपविशेषिक्रयेव एवं निरूप्यते स्थाल्यां काष्टेरित्यादौ चः त्रत एव प्रतीतिकाल एव सामान्यस्येव संबन्धस्याभ्यप-गमः । वस्तुस्वरूपविपरीतत्वेन च प्रतीतिस्तद्वदेव भ्रान्ति-विषयेव , केवलं बाधप्रवृत्तावपि उपकार्योपकारकस्वरूपवि-शेषावभाससंलग्नत्वादस्य अमस्यावयविश्रमस्येवानिवृत्तिः सर्पभ्रमवत् । तत एव भ्रान्तेरप्यस्याः संवृतिसंज्ञया व्यप-देश इति।

तत्रोच्यते प्रतीतिस्तावदनेकैकरूपतायां संबन्धाभिधा-नाय भवद्भिरप्यभ्युपगतैव , येनोक्नम्

१ ख॰ पु॰ लम्बनप्रत्यचेति पाठः । २ ख॰ पु॰ मिद्दरयते इति पाठः ।

'इत्यमिश्राः खयं भावास्तान्योजयति कल्पना ।' इति । कल्पनारूपत्वं च नास्या दोषः । घटोऽयं पटोऽय-मित्यपि विकल्पः कल्पनैव । अथात्र प्रत्यचावभौसोऽपि त-था घटपटादिरूप एवेति न कल्पनात्वम् । इहापि राज्ञः पुरुषः स्थाल्यामोदन इत्यादावपि प्रत्यचावभासो न तथे-ति कुतोऽवगतम् । अवश्यमेव च प्रत्यचावभासोऽप्यत्र तथेवाभ्युपगन्तव्यः, अभ्युपगत एव वा भवद्भिः येनोक्कम् 'अर्थाकारमतिभाससंलग्नत्वाद्वाधकेनापि दुरुद्धरोऽयं भ्रमः' इति । न हि अर्थप्रतिभाससंलग्नत्वाद्वाधकेन अपि त्वथे-प्रतिभाससादृश्यसद्भावमात्रात् । रजतभ्रमेऽपि शुक्तिकासा-दृश्यसद्भावोऽप्यस्त्येव, सादृश्यविषया एव हि सर्वा आन्त-यः सादृश्यव्यतिरेकेण चान्या अर्थप्रतिभाससंलग्नतयैव युक्ताः, यदर्थप्रतिभासशारीरमेवंभूतमेव ऍवंरूपेर्णेव व्यव-हारियत्रा विकल्पेन व्यवहारियतुमुपपन्नम् , अन्यथाभूती-कृते एव अर्थाभासे परस्परस्वरूपाननुप्रविष्टस्वारममात्रपर्यव-सितार्थनिष्ठतामापादिते यदि परमयं संबन्धविकल्पः सामा-न्यादिविकल्पवित्रवर्तेत नान्यथा। न च विकल्पोऽर्थप्रति-भासाद्भिनः , निर्विकल्पत्वदृषणादीश्वरप्रत्यभिज्ञायाम् । एवं 'राज्ञः पुरुष' इत्यादाववभास एवानेकस्यैकात्मताप्रथारूपो-Sभ्युपगन्तव्यः स्थूलप्रतिभासवत् , स तूपपद्यते न वेत्ये-तावद्विचार्यते,- तत्र चिन्मात्ररूपस्येव पारमार्थिकस्य वस्तु-नो विश्वात्मता। तस्यैव चिन्मात्रस्य मायाशक्रिप्रभावादभे-दाख्यात्युत्थापनेन विश्वस्य तत्त्वभूतभ्रवनाद्यात्मवैचित्र्येगा-

१ ख॰ पु॰ इत्यसिद्धा इति पाठः। २ ख॰ पु॰ आभास इति पाठः।

३ स॰पु॰ सद्दशेति पाठः । ४ स॰ पु॰ एकेति पाठः।

१ ख॰ पु॰ वेद्यतेति पाठः।

न्योन्यविभक्तता, -इतिश्वरप्रत्यभिज्ञायां विस्तरेग प्रतिपादि-तम्,-इति तत एव परीच्यं नेहोपन्यस्यते। ऋसिश्रार्थे सिद्धे नैकेकतारूपः संसार एव संवन्धशब्दार्थानुप्रविष्टः,-इति नास्त्येवात्र दीनता, केवलमियद्विमृश्यते यदेकचिन्मात्ररू-पत्वेनानेकात्मनो वस्तुभेदस्यैक एव संवन्धः स्यात् य एव राजपुरुषयोः स एव पितापुत्रयोः स्थाल्यादीनां चेति, अने-कश्चेष्यते । तदत्राप्युच्यते-स्यादेक एव सर्वेषामिति । यद्येक-तामात्रमेव संबन्धः स्यात्, यावतानेकतांशादंशेनैकता संब-न्धः । ततश्च राजपुरुषोपरक्नैकतान्यः संबन्धः पितापुत्रोपरा-गोपलचणविलचण एव ; अत एव मायादशायामेवाख्या-तिभेदप्रधानायां संबन्धपदार्थसद्भावः, विश्वात्मतायां पुनः पूर्णैकतैव न तु संबन्धार्थः कश्चित्। तत्रापि कदाचित्परापर-दशायामपरभागापेचलाद्रौलवृत्त्या संबन्धार्थः संभवेत्, उ-पकार्योपकारकयोरेव च विशिष्टयोः संबन्धः विशिष्टरूपः, स च प्रतिपादनीयोऽवश्यमेव, तदप्रतिपादने तयोरुपकार्यो-पकारकयोः ऋमिकयोयौंगपद्येन प्रतीतिहीनोपादानार्थम-न्यथा न घटेत, ततश्च व्यवहारलोपः स्यात् । न चोपकार्यो-पकारकयोरिप स्वाधीनः कश्चिदुपकारार्थः, इत्यपीश्वरप्र-त्यभिज्ञायामेव विस्तारितम्। ततश्च चिन्मयेश्वरेच्छैव सा ता-दृशी यया पदार्थी तौ तथापकार्योपकारको भवत इति तल्लग्नयोरेव तयोर्द्रयोर्द्रयोरर्थयोः क्रामकयोरिप एकबुच्छ-पारूढयोरेकपरामशीत् तयोरेवान्यरूपयोर्यीगपद्येन प्रकाश-नं व्यवहारसिद्धये तदिच्छयेव विधीयते, इति न काचि-

१ ख॰ प्॰ यथेति पाठः।

त्वगडना । स च संबन्धो द्वयोरेव भवति न बहुनां, व-हुनां हि किमेकैकस्थान्यैरनेकसंख्येधुगपदेव कि वा बहुनां मध्ये एकस्य एकेंकेन। तत्र यद्येकेकस्यानेकसंख्येस्तरिक ते-इनेकसंख्या एव एकपरामर्शगोचराः अथानेकपरामर्श-विषैया राज्ञः पुरुषः राज्ञो हस्त्यश्वरथपदातय इति । द्व-न्द्वेऽपि हस्त्याद्यनेकत्वेऽपि परामर्शस्येक्यात् द्वन्द्वाख्यः शब्द एव , हस्त्यादिशब्दा वर्णतुल्याः । एकपरामर्श-स्थितो हि शब्द एको भवति । तदेकशब्दाध्यासादर्थी-Sप्येक एव । अत एव वस्तुशब्दबुद्धय एता, इति द्वन्द्वा-र्थस्येकस्य स्त्रीलिङ्गत्वात् तद्विशेषो नोपात्त एव । एतच्छ-ब्दः स्त्रीलिङ्ग एव भवति , न तुं 'एता' इत्येकशेषनिर्देशो-Sयं येन नपुंसकैकशेषः स्थात् । बहुवचनं चात्र दारा इ-तिवदवयवाद्यपेत्त्या,-इत्येवमत्र द्वयोरेव संबन्धः । इह त राज्ञो हस्ती चाश्रश्र रथश्र पदातिश्र, इत्यनेकपरामशीविषय-त्वेऽपि यावन्तो हस्त्यादीनां परामर्शास्तावन्त एव राज्ञः,-इति तत्समुश्रयार्था एव चशब्दाः । अन्यथा चशब्द-स्याभावे राज्ञ इत्यजुकर्षणं विना हस्तीत्यनेन सहैकपराम-र्शनिमजनैकीभूते राज्ञि परतत्रे पुनर्विवेकमनापाद्यमाने के न सहाश्वादीनां संबन्धः स्यात् ततश्चोपचारेण हस्त्यादी-नां सामानाधिकरएयं प्रतीयते । अथवा सामर्थ्याचशब्दा-भावेऽपि समुचयमतीतौ एकैकं स एव संबन्धो हस्त्यादीना-मन्योन्यमपि च सत्ताक्रियां प्रति समुचीयमानतासंबन्धश्रश-ब्देनावद्योत्यते । अर्थप्रतिभासोऽपि चायमित्थं स्थितोऽयम-

१ क॰ पु॰ विषया एकपरामशीविषया इत्यधिकः।

२ स॰ पु॰ निन्निति पाठः । ३ स्त॰ पु॰ अथ चासेति पाठः ।

न्यथेति नापरामृष्टो व्यवस्थापयितुं शक्यते परामर्शवि-रहितस्य प्रतिभासस्यासंभवादेव । न हि मार्गगतिप्रवृत्त-स्यापि पार्श्ववर्तितृणादिवस्तुस्परीरूपादिप्रतिभासाः परा-मर्शरहिताः सत्त्वेनाभ्युपगन्तुं पार्यन्ते स्मर्यमाण्यत्वाभावात्। नापि तेषां तदा चत्तुरादिकारणसामग्रीसद्भावेनानुमान-सिद्धा सत्ता युज्यते मनोवधानाभावात् । तद्भावेऽवश्यंभा-वी तदानीं तृगादिपरामर्श इदानीं च स्मरणम् । एतच प्रत्यभिज्ञायां निर्णीतम् । एवं च विमर्शमय एवार्थप्रतिभा-स उपपन्नः । विमर्शश्च यथाप्रिर्धृमे इति भवति , तथा सं-स्कृतस्य प्रमातुरस्य धुमस्याग्निः कारणमस्य धुमः कार्य-मित्यपि भवति , - इत्येवमेकात्मतापत्तिपर्यन्तोऽवभासन-च्यापारोऽर्थेषु ज्ञानानां, न तु परस्परासंलग्नता प्रकाशमा-त्रात्परिसमाप्यते । परस्परविशेषणविशेष्यभावपरामशे ए-वानेकैकतारूपसंबन्धपरामर्शः । एकपरामर्शव्यापाराविष्ट एव सांसारिकव्यवहारेषु मायीयः प्रमाता न तदानीमेव परामशीन्तरस्पर्शमप्यर्हति चिदैक्याख्यातिभेदनिबन्धनवि-कल्पनपरामश्रीत्मकत्वान्मायाप्रमातृणामित्येतद्पि ईश्वरप्र-त्यभिज्ञायामेव प्रपश्चितम् । व्यवहारे राजा पुरुषो वा प्रा-धान्येन जिज्ञासितः प्रतिपिपाद्यिषितश्च भवेदिति स एव विशेष्य उच्यते परश्च विशेषणामित्यत्रापि न काचित्च-तिः । द्वयोश्चेत्रयेऽपि विशेषणं विशेष्यीकृतस्वरूपं विशे-ष्यात्मना चकास्ति स्वरूपेणापि चावभाति 'राज्ञः पुरुष' इति । 'राजपुरुष' इति तु विशेषसभूतो राजा सर्वथा परिहारितस्वरूवो विशेष्यात्मतामेवैकान्तेनापन्नः प्रथते,-

इति न तत्र संबन्धवाचोयुक्तिः । नीलमुत्पलमित्यत्रापि उ-त्पलान्तः प्रविष्टं नीलमिति नीलवदुत्पलं प्रधानम् । स्था-ल्यां काष्टेरित्यत्रापि कत्रीश्रितां कियाग्रुपलीनाः स्था-ल्यादयः प्रकाशन्ते । 'घटस्याभाव' इत्यत्रापि अभावो विकल्पबुद्धावन्तर्नीतघटः प्राधान्येनावभाति । ' त्र्यम-स्मादन्य ' इत्यन्यार्थो Sन्यत्वापरित्यागेनैवान्तर्नीतापरान्या-र्थी विशेष्य इति । एवं सर्वत्रानुमन्तव्यम् । क्रियाकारक-संबैन्धे तात्कालिकोपकार्योपकारकभावमयसंवन्धाभासः , शेषसंबन्धे तु स्मर्यमाग्गोपकारमयः स्मरगावस्थायामपि च पूर्वदृष्टार्थावभास एव परामर्शिक्यादित्युक्रम् । न केवलं च संबन्धमयैकतास्पर्शिपरिमितमायामातृपर्यवसायी वस्तु-प्रकाशनव्यापारो , यावद्नन्तचिन्मयशिवतावभासाविश्रा-न्तेव प्रतिच्रणं वस्तुसंवित्क्रिया । न च संविदः क्रमोऽ-स्ति एकेवेकत्रेव चर्णेऽर्थप्रकाशना, सैव संबन्धशिवता-मयमेव स्वरूपमाविष्करोति ,-इत्युच्यते । तथा चाचार्यध-मेकीर्तिः

'बहिर्धुखं च तज्ज्ञानं भात्यैर्थप्रतिभासवत् । बुद्धेश्र प्राहिका बुद्धिर्नित्यमन्तर्भुखात्मनि ॥' इति । श्रन्तर्भुखेति , श्रात्मनीति च स्वसंवेदनमर्थाभासशू-न्यमपृथग्भूतं चोक्नम् । तथा प्रत्यभिज्ञायाम्रकं

'या चेषा प्रतिभानन्तपदार्थकमरूषिता। अक्रमानन्तचिद्र्पः प्रमाता स महेश्वरः ॥'(ई०प्र०१।०।१) इत्येतत्तत्रैव वितत्य प्रदर्शितम् । यद्प्युक्तं 'प्रतीतिकाल

१ स॰ पु॰ संभिन्न इति पाठः । २ खु॰ पु॰ भावार्थेति पाठः।

एव सामान्यस्येव संबन्धस्याभ्युपगम ' इति , तन्न केवल-मस्य यावत्सर्वस्यैवार्थस्य बोधबहिर्भूतस्य कस्यचिद्भावा-त । सामान्यं चैकमनेकमयं बहिरपि पृथगेव सामान्यनिकु-रम्बह्धपेभ्यः स्वलंबागेभ्यः । तचैकेनैव शब्देनानियतस्व-लचगाश्रयत्वेन प्रतिपाद्यते , तच कल्पितस्वलचग्रसंबन्ध-मेकशब्दप्रतिपाद्यमेव गौरिति । अत एव समवायाख्यः संबन्ध उच्यते । सामानाधिकरएयेऽपि द्वयोरेकनिष्ठता । तत्र चैकं तद्वस्तु त्रास्तिवाक्यप्रतिपाद्यं नीलग्रुत्पलमिति । संबन्धः पुनर्द्वयोविंशेष्येक्यता न त्वेवं वस्त्वन्तरं प्रकाश-ते ,- इत्ययं विशेषः । सामानाधिकरएयेऽपि वा नीलग्रुत्प-लामिति विशेष्योत्पलनिष्ठतैवेति संबन्धतैव । सामान्याद्धा-न्तिविषयः संबन्धः ,- इत्यपि यदुक्तं तद्प्यत्यन्पम्रुक्तम् । विश्वमपीदं चिदभेदाख्यातिमयभ्रान्तिपदमेव । भ्रान्तावपि चास्यां पुनः स्वमद्विचन्द्रादिवन्द्रान्तता नास्ति संवादादिति सर्वमेतित्रणीतं टीकायाम् । तदेवं पूर्णिचित्स्वरूपपर्यालोच-नाच्त्रमास्तावन्मात्राभिनिवेशेन संवन्धपदार्थप्रत्याख्यानका-रिगोऽसंबद्धाभिधायिन इति । [ तदाह ]

श्रपेचा पारतन्त्रयं च न संबन्धो जडात्मनोः। श्रसंभवादात्मलाभेऽ-प्युपचारो न लच्चणा॥१ श्रसतामात्मलाभोक्ने-र्षिष्ठतेवं च हीयते।

३ ख॰ पु॰ लचणः इति पाठः।

रूपसंश्लेष एवैवं

संबन्धार्थः स्थितः स च ॥ २॥

नानन्तर्यमसंबन्धा-

त्तथात्वेऽयःशलाकयोः।

तेनानेकस्य रूपस्य

श्लेष ऐकात्म्यमेव सः ॥ ३॥

नैकस्यैक्येऽप्यनेकस्य

बाध ऋाहुर्यथा परे।

इत्यमिश्राः खयं भावा-

स्तान्योजयति कल्पना ॥ ४ ॥

यतो न कल्पनामात्रं

तावदेतदवारणात्।

सर्पभ्रान्तेरिवाभास-

लग्नत्वात्तन्निवारणम्॥ ॥॥

यसाद्भासलग्नत्वं

नाभाससदृशार्थता।

किं त्वाभासानुसारित्वं

भ्रान्त आभास एवं तत्॥६॥

इत्थमाभास एवासि-

न्ननेकस्यैकतादृशि।

वाच्योपपत्तिः साप्युक्ता प्रत्यभिज्ञानये स्फुटम् ॥ ७॥ एवं च सति वस्तुनां चिन्मात्रवपुषां सताम्। मायानिर्मितभेदाना-मप्येकत्वमदुर्घटम् ॥ = ॥ तत्रापि यः परामर्श-विषयो लौकिकस्य सः। चिद्भेद्प्रथारूप-भेदसारस्य वेदितुः॥ ६॥ व्यापारोऽनेन रुद्धोऽसौ न विकल्पान्तरं स्पृशेत्। विकल्पान्तरसंस्पर्शे मातृभेद्प्रसङ्गतः॥ १०॥ तदेकामश्वर्येक-शब्दाध्यासवशाद्वजेत्। अनेको **ऽ**प्येकतामथों यथा घटपटाविति ॥ ११॥

इत्यस्ति तावद्न्यश्च विशेषण्विशेष्ययोः।

संबन्ध उपकारार्थः

स ज्ञातुमुपयुज्यते ॥ १२ ॥

बहुत्वेऽपि भवेद्वित्वं

विशेषगाविशेष्ययोः।

द्विविमर्शभुवो यद्द-

द्राज्ञोऽश्वरथपत्तयः ॥ १३ ॥

विमशों राज्ञ इत्येकः

स्वसामान्योन्मुखः परः।

स्वामिसामान्यसंबन्ध-

सहः पुरुष इत्ययम् ॥ १४ ॥

राज्ञः पुरुष इत्येष

पश्चात्संबन्धगोचरः।

कल्प्योऽनेनाथ वा कल्प्यो

पूर्वों ते सर्वथा त्रयः ॥ १५ ॥

षष्ठ्यादिवाच्यः संबन्धो विनिविष्टो विशेषणे।

विशेष्येकत्वमापन्ने

स्वं च रूपमनुज्ञाति॥ १६॥

एकहान्या प्रधानेन शुद्धेनान्यान्ययोगिता । स्यादुणस्य यथा राज्ञः पुरुषो ब्राह्मणस्य च ॥ १७॥

तथान्येन प्रधानेन
यैकतान्यापरेगा वा।
संबन्धाच्या ग्रग्णस्य स्याद्राज्ञोऽश्वः पुरुषो यथा॥ १८॥

इति संबन्धगत्युक्ता मायीयज्ञातृनिष्ठिताः । धियो विभिन्नार्थदृशो व्यवहारप्रवर्तिकाः ॥ १६ ॥

न परं तास्तथा भ्रान्ताः सर्वा अपि प्रतिच्रणात् । स्वसंवित्संज्ञकानन्त-चिद्विमर्शप्रतिष्टिताः ॥ २०॥ उक्रः स्वसंवित्सिद्धोऽयं निर्वाध उपयोगवान् । संबन्धः प्रत्यभिज्ञायां पूर्गाः परिकरः पुनः ॥ २१ ॥

इति श्रीमदुद्याकरपुत्रोत्पछदेवाचार्यविरचिता संदन्धसिद्धिः समाप्ता ॥

श्रीमत्करमीरभूभर्तुराज्ञया प्रीतये सताम् । मधुस्रदनकौलेन संपाद्ययं प्रकाशिता ॥

**-:=**%=:-

the source of

#### THE

#### 18WARAPRATYABHIJNAKARIKAVRITTI

by

#### RAJANAKA UTPALA DEVA

ईश्वरप्रत्यभिज्ञाकारिकावृत्तिः

श्रीराजानकोत्पलदेवकृता



Frinted by P. Vishi Nath and Sons, Photographers and Proprietors

Kashmir Pratap Steam Press, Srinagar.

SRINAGAR

1921

(All rights reserved).



# प्रत्यभिज्ञाकारिकाः

श्रीमदुत्पलदेवविरचिताः

खकृतवृत्या समलंकृताः ।

प्रथमो ज्ञानाधिकारः ।

कथंचिदासाद्य महेश्वरस्य दास्यं जनस्याप्युपकारमिच्छन्। समस्तसम्पत्समवाप्तिहेतुं तत्प्रत्यभिज्ञामुपपाद्यामि॥१॥

परमेश्वरप्रसादादेव लब्धात्यन्तदुर्लभतद्दास्यलच्मीरह-मेकािकसम्पदा लज्जमानो जनसमीपमखिलं खस्वािमनं वच्यमाणोपायेन प्रत्यभिज्ञापयामि येन तस्यापि परमा-र्थलाभेन परितुष्येयम् ॥ १॥

> कर्तरि ज्ञातरि स्वातम-न्यादिसिद्धे महेश्वरे।

### अजडात्मा निषेधं वा सिद्धिं वा विद्धीत कः॥२॥

सर्वेषां स्वात्मनः सर्वार्थिसिद्धिसमाश्रयस्य तत्तत्साध-नान्यथानुपपत्त्या क्रोडीकृतसिद्धेः स्वप्नकाशस्य प्रमात्रे-कवपुषः पूर्वसिद्धस्य पुराणस्य ज्ञानं क्रिया च स्वसं-वेदनसिद्धमेवैश्वर्यं, तेनेश्वरस्य सिद्धौ निराकरणे च जडा-नामेवोद्यमः ॥ २॥

किंतु मोहवशादास्मन्दष्टेऽप्यनुपलिचते।
शक्त्याविष्करणेनेयं
प्रत्यभिज्ञोपदर्श्यते॥३॥

केवलमस्य स्वसंवेदनसिद्धस्येश्वरस्य मायाव्यामोहादहृदयङ्गमत्वादसाधारणप्रभावाभिज्ञापनख्यापनेन टढिनश्वयरूपं प्रत्यभिज्ञानमात्रग्रुपदर्श्यते ॥ ३॥

तथाहि जडभूतानां
प्रतिष्ठा जीवदाश्रया।
ज्ञानं क्रिया च भृतानां
जीवतां जीवनं मतम्॥ ४॥

वस्तूनां जडाजडभेदेन द्वैविध्यम्, तत्र जडस्वरूपस्य जीविश्वष्ठा सिद्धिः; जीवतां पुनर्जीवनं जीवत्त्वं ज्ञान- क्रिये एव ॥ ४॥

तत्र ज्ञानं स्वतः सिद्धं

किया कायाश्रिता सती।

परैरप्युपलच्येत

तयान्यज्ञानमृद्यते॥ ५॥

तत्रापि प्रत्यक्ताज्ज्ञानमात्मसंवेद्यं परत्रापि क्रिययैव प्रसिद्धचतीति सिद्ध एव स्वसंवेदनासिद्धतया स्वपरयो-रीश्वरोऽहंप्रत्यय स्थात्मा । तस्य मायाशक्त्या निसर्गति-रोधानादेव विमतिः ॥ ५ ॥

ननु स्वत्तच्त्याभासं ज्ञानमेकं परं पुनः । साभिलापं विकल्पारूयं बहुधा नापि तद्द्वयम् ॥ ६ ॥ नित्यस्य कस्यचिद्द्रष्टु-स्तस्यात्रानवभासतः । अहंप्रतातिरप्येषा

शरीराद्यवसायिनी ॥ ७ ॥

ज्ञानमेकं स्फुटावभासखलत्त्रणानुभवरूपं निर्विकन्पकं ते कथयन्ति । अपरं तु शब्दारूपणया स्पृतिसंशयोत्प्रे-चादिबहुभेदं विकल्पसंज्ञम् । उभयमप्येतन युज्यते वो- धरूपज्ञानातिरिक्तस्थान्यस्य संबन्धितया तस्यानुपलब्धेः कोऽसौ स्थिर त्रात्मा । साभिलापाहंप्रत्ययेनापि शरीरा-दिकवेद्यवस्तुत्तीर्णी वेदियता न कश्चिल्लोकैरवधार्यते ॥ ७॥

> अथानुभवविध्वंसे स्मृतिस्तदनुरोधिनी। कथं भवेन्न नित्यः स्या-

> > दात्मा यद्यनुभावकः ॥ ८॥

स्पृतिकाले पूर्वानुभवनाशात्कथं पूर्वानुभवावष्टस्भधमी स्पृतिजीयेत यदि तदापि तदनुभवनोधो नावर्तेत, यश्चा-नेककालस्थायी बोधः स एवात्मानुभविता ॥ ८ ॥

> सत्यप्यात्मानि दङ्गाशा-त्तद्द्वारा दृष्टवस्तुषु । स्मृतिः केनाथ यत्रैवा-नुभवस्तत्पदेव सा ॥ ६ ॥

श्रर्थाभासनाशात्तन्युखालम्बनीयोऽप्यथीं नास्ति स्मृते-रित्येकबोधात्मनि सत्यप्यात्मनि सा निर्विषयेवेति व्यव-हारोच्छेदः । श्रसतोऽथीनुभवस्य विषयेण सा विषयवती यदि ॥ ६ ॥

यतो हि पूर्वानुभव-संस्कारात्स्मृतिसम्भवः।

# ययेवमन्तर्गडुना

कोऽर्थः स्यात्स्थायिनात्मना ॥ १०॥

अनुभवात्संस्कारः संस्काराच स्मृतिर्जायमाना तं प्-र्वानुभवमनुकुर्वत्यवगाहितविषयं तमनुभवमवभासयति , एवमात्मस्थेर्येण किमनुपयोगिना, संस्कारस्यात्मवादेऽप्य-ङ्गीकरणाचेनैव च सिद्धेः ॥ १० ॥

> ततो भिन्नेषु धर्मेषु तत्स्वरूपाविशेषतः । संस्कारात्स्मृतिसिद्धौ स्या-त्स्मर्ता द्रष्टेव कल्पितः ॥ ११ ॥

सुखदुःखज्ञानादिभिन्नधर्माश्रयत्नेनाप्यात्मनो नोपयो-गो भिन्नेरसंभिन्नस्यानुपजातिवशेषस्य स्मृतावव्यापृतेः । तद्रष्टुवस्कल्पनामात्रमेतदात्मा स्मर्तेति ॥ ११ ॥

> ज्ञानं च चित्खरूपं चे-चदनित्यं किमात्मवत् । अथापि जडमेतस्य कथमर्थप्रकाशता ॥ १२ ॥

चित्स्वाभाव्ये ज्ञानस्य चेत्यधर्मदेशकालावेशायोगा-दात्मन इव नित्यतादिप्रसङ्गः । जडत्वे कथमर्थस्यासौ प्रकाशः ॥ १२ ॥ श्रथार्थस्य यथा रूपं धत्ते बुद्धिस्तथात्मनः। चैतन्यमजडा सैवं जाड्ये नार्थप्रकाशता॥ १३॥

ज्ञानं बुद्धिः सा जडापि यथा विषयरूपच्छायां धते तथात्मनोऽपि चैतन्यच्छायामतोऽसावर्थप्रकाशः, तथा च तस्याश्चित्स्वरूपता स्यात् । एवं ज्ञानं सद्पि नान्यसंब-न्धितयानुपपत्तेः । क्रिया तु स्वरूपेणास्ति नान्यसंबन्धि-तया ॥ १३ ॥

क्रियाप्यर्थस्य कायादेस्तत्तदेशादिजातता ।
नान्याऽदृष्टेर्न साप्येका
क्रिमिकैकस्य चोचिता ॥ १४ ॥

कियापि पूर्वापरीभूतावयवैका कारकव्यापाररूपा यु-क्रा क्रमिकस्यानेककालस्पृशः स्वात्मैक्यायोगात् ; नापि कालक्रमव्यापी चैकस्वभावश्च तस्या आश्रयो युक्तः , केवलं गमनपरिणामादिरूपा सा क्रिया ; कायादीनां तु तत्तद्भिन्नदेशकालगतापूर्वसत्तामात्रमेतद्तिरिक्कस्यान्य -स्यानुपलम्भात् ॥ १४॥

> तत्र तत्र स्थिते तत्त-द्भवतीत्येव दृश्यते ।

# नान्यन्नान्योऽस्ति संवन्धः कार्यकारग्रभावतः ॥ १५ ॥

पूर्वस्मिन्सति परस्य सत्तेत्येतावन्मात्रेऽनुभवः , कि-यावच न क्रियाकारकादिसंवन्धः कश्चिद्धिनस्यास्यानु-पत्तम्भात् कार्यकारणभावादते नान्यद्वस्तृनां ज्ञातेयम् ॥ १४ ॥

द्विष्ठस्यानेकरूपत्वा-त्सिद्धस्यान्यानपेचा्णात् । पारतन्त्र्याद्ययोगाच तेन कर्तापि कल्पितः ॥ १६॥

संबन्धो द्विष्ठो, न चैकेनात्मनोभयत्र स्थितिर्युक्ता; न च द्वयोः सिद्धयोरन्योन्यापेचा, नापि स्वात्ममात्र-निष्ठयोः पारतन्त्र्यरूपः संबन्धः । ततो यथा ज्ञातृत्वं कल्पितं तथा कर्तृत्वमपीति कथमात्मा सर्वेश्वर इति ॥ १६ ॥

सत्यं किंतु स्मृतिज्ञानं पूर्वानुभवसंस्कृतेः । जातमप्यात्मनिष्ठं त-न्नाद्यानुभववेदकम् ॥ १७ ॥ पूर्वानुभवसंस्कारप्रवोधजाँपि स्मृतिरात्ममात्रनिष्ठत्वा-त्स्वरूपसंवेदिकेव न तु पूर्वानुभवावेशाभावात्पूर्वानुभूता-र्थव्यवस्थापिका घटते ॥ १७ ॥

> हक्खाभासेव नान्येन वेद्या रूपदृशेव दृक् । रसे संस्कारजलं तु तत्तुल्यलं न तद्गतिः ॥ १८॥

सर्वा हि इतिः स्वसंवेदनैकस्तपा नान्यसंवित्संवेदा रूपरसज्ञानयोरन्योन्यसंवेदनेऽन्योन्यविषयवेदनमपि स्या-त्तत्रश्चेन्द्रियनियमाभावः, पूर्वानुभवसंस्कारजत्वेन तत्सा-दृश्यमात्रं न तु पूर्वानुभवावगतिः, तदभावात्तत्साद-श्यमपि नावसेयम् ॥ १८ ॥

> श्रथातद्विषयत्वेऽपि स्मृतेस्तद्वसायतः। दृष्टालम्बनता श्रान्त्या तदेतदसमञ्जसम्॥१६॥

न चापि आन्त्या पूर्वोचुभवं तद्विषयं शुक्रौ रजत-मिवासंवेद्यमानमध्यवस्यतीति स्मृतिस्तद्विषया ॥ १६॥

१ ख० ग० पु० जन्मेति पाउः।

स्मृतितेव कथं तावन द्रान्तेश्चार्थस्थितिः कथम् । पूर्वानुभवसंस्कारा-पेचा च किमितीष्यते ॥ २०॥

पूर्वानुभवाप्रकाशात्तद्विषयसंप्रमोषेऽध्यवसायमात्रात्स्मृ-तित्वं न युक्रम् । न च भ्रान्त्या पूर्वानुभूतार्थव्यवस्था-पनं , पूर्वानुभवास्पर्शे च तिद्धन्नयोगचेमाया भ्रान्तेः संस्कारजत्वे को ग्रैहः ॥ २० ॥

> भ्रान्तित्वे चावसायस्य न जडाद्विषयस्थितिः। ततो जाड्ये निजोन्नेख-निष्ठान्नार्थस्थितिस्ततः॥ २१॥

अध्यवसाय एव आन्त्या विषयव्यवस्थापको न तु संवित् , स च जडः कथमर्थव्यवस्थाया हेतुः । चि- दूपोऽप्यतीतार्थमाभासयेत् अवाह्यस्वात्मोन्नेखमात्रप्रकाशो वा न तद्वेतुः ॥ २१॥

### एवमन्योन्यभिन्नाना-मपरस्परवेदिनाम् ।

क॰ पु॰ हेतुरिति पाठः । ग॰ पु॰ अम इति पाठः ।
 क॰ ग॰ पु॰ स्वसंविदिति पाठः । ३ क॰ पु॰ नित्विति पाठः ।

### ज्ञानानामनुसंधान-जन्मा नश्येजनस्थितिः॥ २२॥

ज्ञानानि स्वात्ममात्रपरिनिष्ठितानि स्वसंविद्ध्यतया ना-परसंवेद्यानि तेषामन्योन्यविषयसंघटनामयः परमार्थोप-देशपर्यन्तो लोकव्यवहारः कथम् ॥ २२॥

> न चेदन्तःकृतानन्तः विश्वरूपो महेश्वरः। स्यादेकश्चिद्वपुर्ज्ञान-

> > स्मृत्यपोहनशक्तिमान् ॥ २३ ॥

चित्तत्त्वमेव विश्वरूपमतोऽतिरिक्कस्यानुपपत्तेः । अ-शेषपदार्थज्ञानानामन्योन्यानुसंधानमस्यैव ज्ञानादिकाः श-क्रयः ।

'मत्तः स्मृतिर्ज्ञानमपोहनं च ' (भ० गी० १४। १४) इति ह्युक्तम् ॥ २३॥

स हि पूर्वानुभृतार्थांपलब्धा परतोऽपि सन् ।
विमृशन्स इति खेरी
रमरतीत्यपदिश्यते ॥ २४ ॥
पश्चादपि पूर्वानुभूतार्थानुभवित्तत्या पूर्वानुभूतार्थप्र-

९ स्र• म• पु॰ स्वादिति पाठः।

काशासंप्रमोषणं तस्यैकस्य विभोः कर्तुः स इत्यत्र पू-र्वानुभूतत्वेन प्रत्यवमर्शः स्मृतिनीम व्यापारः ॥ २४॥

> भासयेच सकाले ऽर्था-त्यूर्वाभासितमामृशन्। स्वलच्चणं घटाभास-

मात्रेगाथाखिलात्मना ॥ २५ ॥

स्मृतिशक्तया स इति पूर्वानुभूतं स्वलच्चणं परामृश-न्नाभासयत्येवान्यथा प्रकाशितस्य परामर्शो न कृतः स्थात्स्वसत्ताकाल एव च तेन सरणकाले नष्टस्याप्या-भासो न दुष्यति । कदाचिन्वार्थितावशाद्धटकाश्चनद्रव्य-सत्ताद्यन्यतमेकाभासरूपेणैवास्याः स्फुटावभासोऽन्यदा तु सर्वात्मनार्थित्वेन तथैवातिशयनिरन्तरावहितचेतसस्तु द-ष्टार्थप्रत्यचीकार एव ॥ २५ ॥

> न च युक्तं स्मृतेभेंदे स्मर्यमाणस्य भासनम् । तेनैक्यं भिन्नकालानां संविदां वेदितेष सः ॥ २६ ॥

पूर्वातुभृतश्रार्थोऽतुभवेन सह तात्कालिकस्पृतिप्रका-शेऽवभासमानः स्मृत्यभित्र एव प्रकाशाद्धित्रस्य प्रका-

१ स॰ पु॰ स न्यापार इति पाठः।

शमानतानुपपत्तेः । एवं चानुभवस्मृत्यादिसंविदामैक्यं स एवात्मा वेदकः , तथाहि ॥ २६॥

> नैव ह्यनुभवो भाति स्मृतौ पूर्वोऽर्थवत्पृथक् । प्रागन्वभृवमहमि-

त्यात्मारोहणभासनात्॥ २७॥

स्मृतौ स्पर्यमाणोऽनुभूतार्थो यथा पृथग्भूतो भाति न तथानुभवः स्वात्मन एवाहन्तामत्येयस्यानुभवमयत्वेन प्रथनात्, यश्चानेककालोऽहंवेद्योऽर्थः स एवात्मा ॥२०॥

> योगिनामपि भासन्ते न दृशो दृश्नान्तरे। स्वसंविदेकमानास्ता भानित मेयपदेऽपि वा ॥ २८॥

सर्वज्ञानामपि प्रमात्रन्तरगतोपलम्भाः खसंविन्मात्रवे-द्यस्वभावाः खात्मारूढा एवाँभासेरन् , अतश्च तेषां यो-गिनां परात्मतापत्तिरेव तत्त्वम् । प्रमेयकच्यायामपि घटा-दिवत्प्रातिस्विकेन बाँधेनावभासेरन् यदि तथा सम्भवेत् ॥ २८ ॥

१ ग० पु॰ भृतोऽर्थ इति पाठः।

२ क० ग० पु० भवभासेरबिति पाठः । ३ ख० पु० परमेति पाठः ।

४ क० ख० शुद्धबोधात्मना रूपेगोति पाठः।

स्मर्यते यद्दृगासीन्मे
सेविमत्यिप भेदतः ।
तक्ष्याकरणमेवास्या
मया दृष्टमिति स्मृतेः ॥ २६ ॥

मया दृष्टमिति प्रमात्रन्तर्गतदृर्शनपरामश्रात्मिकाया एव स्मृतोर्विभज्य कथनमेतदेवमनुभवोऽसौ ममाभूदिति भेदेनापि निर्देशः ॥ २६ ॥

> या च पश्याम्यहिममं घटोऽयामिति वावसा । मन्यते समवेतं साः प्यवसातिर दर्शनम् ॥ ३०॥

पुरःस्थितार्थाविकल्पनेऽपि घटमिमं पश्यामि घटोऽय-मिति वा प्रमात्मयमेव दर्शनं प्रत्यवसृश्यते ॥ ३० ॥

> तन्मया दृश्यते दृष्टोऽ-यं स इत्यामृशत्यपि। याह्ययाहकताभिन्ना-

> > वर्थों भातः प्रमातरि ॥ ३१ ॥

त्तसादृक्परामर्शपुरःसरायां स्मृतौ विकल्पमात्रे वा

दक्शब्दानुविधं विनापि स इत्ययमिति वार्थमात्रनिर्दे-शेन सर्वत्रैकप्रमातृलीनावेवानुभाव्यानुभावकौ मायाकु-तविच्छिन्नावभासावपि प्रकाशेते ॥ ३१ ॥

> वर्तमानावभासानां भावानामवभासनम्। - अन्तःस्थितवतामेव घटते बहिरात्मना ॥ ३२॥

प्रत्यत्तेऽपि यावदर्थानां भेदेनावभासः प्रमात्रन्तर्ली-नानामेव सर्ता युक्तः ॥ ३२ ॥

प्रागिवार्थोऽप्रकाशः स्या-त्प्रकाशात्मतया विना। न च प्रकाशो भिन्नः स्या-दात्मार्थस्य प्रकाशता ॥ ३३ ॥

प्रमात्संज्ञाप्रकाशस्वरूपतां विना यथादौ घटोऽस्य नावभातस्तथा ज्ञानकालेऽपि स्यात् प्रकाशमानता चार्थ-स्य प्रकाशः स्वरूपभूतो न तु भिन्नः ॥ ३३ ॥

> भिन्ने प्रकाशे चाभिन्ने संकरो विषयस्य तत्।

# प्रकाशात्मा प्रकारयोऽथों नाप्रकाशश्च सिद्धचति ॥ ३४ ॥

प्रकाशमात्रं चार्थाद्भिनं सर्वार्थसाधारणं तस्य घटस्य प्रकाशोऽयमयं पटस्यैवेति विषयनियमो निर्निवन्धनः । तसाद्र्थासिद्धिः प्रकाशात्मतायत्ता ॥ ३४ ॥

तत्तदाकस्मिकाभासो बाह्यं चेदनुमापयेत्। नह्यभिन्नस्य बोधस्य विचित्राभासहेतुता ॥ ३५॥

जडानामाभासमानतैव सत्तासिद्धिः सा चाभासमा-नैतैव । ततश्च बोधमात्रमेवात्र तत्त्वं, तस्याविशेषेऽपि क्रमेण विशिष्यमाणोऽर्थावभासस्ततोऽन्यमप्रकाशमानं हे-तुतया बाह्यमर्थमूहयेदिन्द्रियवत् ॥ ३५॥

न वासनाप्रबोधोऽत्र विचित्रो हेतुतामियात्। तस्यापि तत्प्रबोधस्य

वैचित्रये किं निबन्धनम्॥ ३६॥

विचित्रवासनाप्रवोधो न बोधाद्भिन्नः , तस्यापि

१ ख॰ ग॰ पु॰ आभासतेति पाठः।

वैचित्र्ये को हेतुस्ततो वाह्य एवार्थी भिन्नाभासहेतुः ॥ ३६

> स्यादेतदवभासेषु तेष्वेवावासिते साति। व्यवहारे किमन्येन बाह्यनानुपपत्तिना ॥ ३७ ॥

त्राभासमानेरेवार्थेर्व्यवहारस्ते चाभासात्मकाः सन्तु का चतिः । तत्कि बाह्येन कार्यं तावता लोकयात्रासमा-प्तेः । बाह्यश्रार्थः प्रमाणबाधितः सावयवो विरुद्धधर्मा-ध्यासादेः , निरवयवश्च दिक्षद्वयोगादेर्बहुशः ॥ ३७॥

चिदात्मैव हि देवोऽन्तः-स्थितमिच्छावशाह्रहिः । योगीव निरुपादान-मर्थजातं प्रकाशयेत् ॥ ३८ ॥

चित्तत्त्वमेवेश्वरत्वात्स्वात्मरूपतयोपपन्नाभासरूपमनन्त-शक्तित्वादिच्छादिवशान्मृदादिकारणं विनेव बाह्यत्वेन घटपटादिकमर्थराशिं प्रकाशयेत् ॥ ३८ ॥

> अनुमानमनाभात-पूर्वे नैवेष्टमिन्द्रियम्।

## त्र्याभातमेव बीजादे-राभासाद्वेतुवस्तुनः ॥ ३६ ॥

पूर्वावभासान्तः स्थित एवार्थो नान्तरीयकार्थदर्शन-वशात्तत्तदेशकालादियोजनया विमर्शनमनुमानम् । इ-न्द्रियमप्यनुमीयते किंचिन्मात्रं निमित्तं तच बीजाद्या भासादाभासितमेव ॥ ३६ ॥

श्राभासः पुनराभासा-द्वाद्यस्यासीत्कथंचन । श्रर्थस्य नैव तेनास्य सिद्धिर्नाप्यनुमान्तः ॥ ४० ॥

घटाद्याभासाद्वाह्यस्यानुपपत्तेर्नासीदाभासस्ततस्तत्र ना-नुमानादिष सिद्धिः ॥ ४०॥

स्वामिनश्चात्मसंस्थस्य भावजातस्य भासनम् । अस्त्येव न विना तस्मा-दिच्छामर्शः प्रवर्तते ॥ ४१ ॥

चिदात्मनश्रेश्वरस्यात्मनीवाभेदेनार्थेष्विप प्रकाशोऽ -स्त्यन्यथा प्रतिभासमानार्थेकैविषयो निर्माहतामयो वि

२ ग० पु० अर्थकलापैकेति पाठः।

मर्श इच्छाह्रपो न स्यात् ॥ ४१ ॥

स्वभावमवभासस्य विमर्शं विदुरन्यथा। प्रकाशोऽथोंपरक्रोऽपि

स्फटिकादिजडोपमः॥ ४२ ॥

प्रकाशस्य मुख्य आत्मा प्रत्यवमर्शस्तं विनार्थमे-दिताकारस्यास्य स्वच्छतामात्रं न त्वजाङ्मं चमत्कृतेर-भावात् ॥ ४२ ॥

आत्मात एव चेतन्यं चिःत्क्रयाचितिकर्तृता । तात्पर्येगोदितस्तेन जडात्स हि विलच्च गः॥ ४३॥

श्रात्मद्रव्यस्य भावात्मकम्प्येतज्जडाद्भेदकतया विम-शीख्यं मुख्यं रूपमुक्तं चैतन्यं चितिशक्तिर्दशिरिति सा चेतनक्रिया चितिकर्ततेव ॥ ४३॥

चितिः प्रत्यवमर्शात्मा परावाक् स्वरसोदिता। स्वातन्त्र्यमेतनमुख्यं तः देश्वर्यं परमारमनः ॥ ४४॥ अभिन्नवाच्याद्या वागमेथा नित्यचित्स्वरूपत्वेनाना-धन्ता परतेन्त्रभावान्तरानपेचं शुद्धमेतत्स्वातन्त्र्यमैश्वर्यसं-ज्ञम् ॥ ४४ ॥

> सा स्फुरत्ता महासत्ता देशकालाविशेषिणी। सेषा सारतया प्रोक्ता हृद्यं परमेष्ठिनः॥ ४५॥

स्फुरत्ता स्फुरणकर्तृता त्रभावाप्रतियोगिनी त्रभाव-ण्यापिनी सत्ता भवत्ता भवनकर्तृता नित्या देशकाला-स्पर्शात्सैव प्रत्यवमर्शात्मा चितिक्रियाशक्तिः। सा विश्वा-त्मनः परमेश्वरस्य स्वात्मप्रतिष्ठारूपा हृदयमिति तत्र त-त्रागमे निगद्यते ॥ ४५ ॥

> श्चात्मानमत एवायं ज्ञेयीकुर्यात्पृथक्स्थिति । ज्ञयं न तु तदौन्मुख्यात् ख्राड्येतास्य स्वतन्त्रता ॥ ४६ ॥

एताद्दगशुद्धस्वातन्त्र्यवशान्त्रेष तदा पृथगेव लब्धप्रति. ष्ठंबस्त्ववैति अपि त्वज्ञेयमात्मानमनियन्त्रितप्रभावतया ज्ञे-

१ क॰ ग॰ पु॰ वागेषेति पाठः । २ ग॰ पु॰ परत्रेति पाठः । ३ स॰ पु॰ भावप्रतीति पाठः ।

यीकरोति भिन्नज्ञेयसापेचत्वे ज्ञानकर्तृता म्लायेत् ॥४६॥

स्वातन्त्रयामुक्रमात्मानं

स्वातन्त्र्यादद्वयात्मनः।

प्रभुरीशादिसंकल्पै-

र्निर्माय व्यवहारयेत् ॥ ४७ ॥

श्रत एव वेद्येकीभावलचगापूर्णतामयात्स्वातन्त्र्यात्तदा-नीन्तनमेव वेदकमात्मानमीश्वरः शिवो वेदितेत्येवमादि-विकल्पैराभासयति भावनादिव्यवहारार्थम् ॥ ४७ ॥

नाहन्तादिपरामर्श-

भेदादस्यान्यतात्मनः ।

**अहंमृश्यतयेवास्य** 

सृष्टेस्तिङ्वाचकर्मवत् ॥ ४८॥

वर्तमानप्रमातृभावेनाहितप्रत्यवमृश्यस्य प्रमेयत्वेनेद -न्ताविमर्शभेदे चाभासभेदे च प्रमातैवेश्वरशब्देन सृष्टो-Sहंपरामशों व्यवधानेन केवलं यथा क्रियादिशब्देन कि-याद्य उच्यन्ते पचत्याद्वित् पचत्यादिमुखेनेत्याभिधाना-त् , ईश्वरशब्दादात्मशब्दाचाहमिति परामृशन्नात्मानमवै-ति न साचात् प्रतीतिस्त्वस्त्येव स्मृत्येवानुभवमुखेनानु-भूतस्य ॥ ४८ ॥

मायाशक्त्या विभोः सैव
भिन्नसंवेद्यगोचरा ।
कथिता ज्ञानसंकल्पाध्यवसायादिनामभिः ॥ ४६ ॥

यकाशात्मनः परमेश्वरस्य मायाशक्त्या स्वात्मरूपं विश्वं भेदेनाभास्यते, ततः सैव चितिर्ज्ञानमध्यचं, त-स्यैव भिन्नस्याभातस्य स्मृतिः संकल्पोऽध्यवसायो म-नोबुद्धिवृत्तिरूपत्वेनापि चितिरेव ॥ ४९॥

> साज्ञात्कारचाणेऽप्यास्ति विमर्शः कथमन्यथा। धावनाद्युपपद्येत प्रतिसंधानवर्जितम्॥ ५०॥

साचात्कारचणज्ञानेऽपि चितोऽर्थप्रत्यवमर्शोऽस्ति स्र-च्मः, वाचनधावनादौ शीघ्रिक्रिया तत्तदृश्यमानदेशाद्य-पादित्साजिहासानुसंधानेन हि भवेत् ॥ ५१॥

> घटोऽयमित्यध्यवसा नामरूपातिरेकिणी । परेशशक्तिरात्मेव भासते न खिदन्तया ॥ ५१ ॥

अयमिति घट इति वाध्यवसायो भिन्नप्रकाशमा-ननामरूपातिरिक्वचितिशक्तिमय एवात्मेवाभेदेनावभासते 11 88 11

> केवलं भिन्नसंवेद्य-देशकालानुरोधतः । ज्ञानस्मृत्यवसायादि सक्रमं प्रतिभासते ॥ ५२ ॥

चित्रस्वस्य मायाशक्या भिन्नं घटादि संवेदं तत्त-देशकालभिनं पकाश्यते , यस्याभेदेनावष्टमभाद्विभिन्नदे-शकालादिना ज्ञानस्मृत्याद्यवभासते ॥ ५२ ॥

> अहंप्रत्यवमशों यः प्रकाशात्मापि वाग्वपुः। नासी विकल्पः स ह्युक्रो इयाचेपी विनिश्चयः ॥ ५३ ॥

प्रकाशस्यात्मन्यहमिति परावाग्रूपत्वात्साभिलापोऽपि स्वभावभूतः प्रत्यवमशों न विकल्प इत्युच्यते, स हि प्रतियोगिनिषेधपूर्वो निश्चयो न चात्र प्रतियोगिसम्भवः 11 84 11

भिन्नयोरवभासो हि स्याद्घटाघटयोर्द्वयोः ।

# प्रकाशस्येव नान्यस्य भेदिनस्त्ववभासनम् ॥ ५४ ॥

प्रकाशाद्वितीयस्य भित्रस्य प्रतियोगिनोऽप्रकाशसंज्ञ-कस्यानवभासने प्रकाशेतरत्वं न स्यात् तस्यानवभासे व्यपोइनायोगाद्विकल्पताहानिः ॥ ५४ ॥

तदतस्त्रतिभाभाजा

मात्रैवातह्यपोहनात्।

तिक्तश्चयनमुक्तो हि

विकल्पो घट इत्ययम्॥ ५५॥

प्रमातुरेव स्वतन्त्रस्यान्तर्लीनतद्र्थामासस्यातैद्यपोहने-न घट इति निश्रयो विकल्पो नाम व्यापारः ॥ ५५॥

चित्तत्वं मायया हित्वा
भिन्न एवावभाति यः।
देहे बुद्धावथ प्रागो
कल्पिते नभसीव वा ॥ ५६॥

प्रमातृत्वेनाहमिति विमश्रोंऽन्यव्यपोहनात् ।

वं कञ्च ० अपोहेति पाठः ।

### विकल्प एव स पर-प्रतियोग्यवभासजः ॥ ५७ ॥

चित्तत्त्वस्यैवेश्वरस्य मायाशक्त्या भेदावभासिनि श-रीरे बुद्धावान्तरे स्पर्शे तदुत्तीर्थो वाकाशे इव शून्ये एव कल्पितेऽहमितिप्रमातृभावेन विमर्शः तत्तदाभासमा-नशरीरादिप्रतियोग्यपोहनकरणात् घटोऽयमितिवद्विकल्प एव ॥ ५७ ॥

कादाचित्कावभासे या पूर्वाभासादियोजना । संस्कारात्कल्पना प्रोक्ना सापि भिन्नावभासिनि ॥ ५८॥

विच्छित्रविच्छित्रेषु शून्यदेहाद्याभासभेदेषु पूर्वाभा साख्याहंकाराणामैक्ययोजनान्तः पूर्वावभासस्थितिलच्चण - संस्काराश्रिता प्रमातृच्यापाररूपा कल्पनैव प्रत्याभिज्ञाख्या ।। ५८ ।।

तदेवं व्यवहारे अपि प्रभुर्देहादिमाविशन् । भान्तमेवान्तरथेीं घ-मिच्छया भासयेद्दहिः ॥ ५६ ॥ श्रादिसर्गे वं व्यवहारकालेऽपि वा महेश्वरो माया शक्त्या देहादिमात्मत्वेनाभिनिविश्य प्रमातारं कुर्वन्नन्तः-स्थितं विभान्तमेव तत्तदर्थं क्रमेण वहीरूपं कर्तृशक्त्या-भासयति । यथावभासनमेवापूर्वमेवोत्पादनमस्य , देहा-द्यनाविष्टस्य तु स्वतो युगपदहमिदमिति सर्वार्थप्रकाशः ॥ ५६॥

एवं स्मृतौ विकल्पे वा-प्यपोइनपरायगे । ज्ञाने वाप्यन्तराभासः

स्थित एवेति निश्चितम् ॥ ६० ॥

सर्वसंवित्सु सर्वार्थावभासः प्रमातृसंलीनश्चित्तत्त्ववदा-नुपूर्व्येग प्रकाशमानः सदा स्थित एव ॥ ६० ॥

किंतु नेसर्गिको ज्ञाने बहिराभासनात्मनि । पूर्वानुभवरूपस्तु

स्थितः स स्मरणादिषु ॥ ६१ ॥

ज्ञाने बहिराभासनरूपे सहज एव चित्तत्त्वस्यान्तर-र्थावभासः स्मृत्यादौ तु पूर्वानुभवात्माऽत एव स्मृतिः संस्कारजोच्यते ॥ ६१॥

३ स॰ पु॰ झपोति पाठः ।

स नैसर्गिक एवास्ति विकल्पे स्वैरचारिणि। यथाभिमतसंस्थाना-भासनाद्बुद्धिगोचरे ॥ ६२ ॥

स्वतन्त्रस्तु विकल्पश्रज्जराद्यगोचरमपि बुद्धिविषयता-पादनेन यथारुचि पूर्वानुभूतत्वाविमर्शनेन नवमेव तं तमर्थमाभासयति सन्निवेशविशेषं च, तत्रासावर्थः सह-ज एवास्ति ॥ ६२ ॥

अत एव यथाभीष्ट-समुक्केखावभासनात्। ज्ञानिकये स्फुटे एव सिद्धे सर्वस्य जीवतः॥ ६३॥

अपूर्वार्थनिर्मागञ्जानसामध्यीच विकल्प एव सर्वस्य सर्वज्ञत्वं सर्वकर्तृत्वं च स्फुटम् ॥ ६३ ॥

> या चैषा प्रतिभा तत्त-त्पदार्थक्रमरूषिता।

अक्रमानन्तचिद्रुपः

प्रमाता स महेश्वरः॥ ६४॥

तत्तत्यदार्थक्रमाच्छ्रितश्रेषोऽन्तःस्थित एवामासः स-

र्वसंवित्कालव्याप्यक्रमानन्तचिन्मय आत्मसंज्ञः प्रमाता स्वाङ्गभूते प्रमेये निर्मातृतया महेश्वरथ ॥ ६४॥

तत्तद्विभिन्नसंवित्तिः
मुखैरेकप्रमातिर ।
प्रतितिष्ठरसु भावेषु
ज्ञातेयमुपपद्यते ॥ ६५ ॥

अनेकसंवित्स्रोतोष्ठखेरेकप्रमातृत्तिन्धुम्रुपलीय भावभेदाः कार्यकारणतादिव्यवहारसमन्वयं भजन्ते ॥ ६४ ॥

देशकालकमजुषा-मर्थानां स्वसमापिनाम् । सक्रदाभाससाध्योऽसा-

वन्यथा कः समन्वयः ॥ ६६॥

स्वस्वरूपमवभासनं च भावानां स्वात्मपरिनिष्ठितमेव, युगपदेकाभासनिबन्धनश्रेषां समन्वयः सोऽभिन्नः प्रमात्-लीनतया कल्पते ॥ ६६ ॥

प्रत्यचानुपलम्भाना तत्तद्भिन्नांशपातिनाम् । कार्यकारणतासिद्धिः हेतुतैकप्रमातृजा ॥ ६७ ॥ कार्यकारणभाव इव तित्सद्धिरिप प्रत्यचानुपलम्भैरे-कप्रमातृमुखेन समन्वयमागत्य समन्विता, प्रत्यचानुपल-म्भाः क्रमिकस्वविषयमात्रज्ञापनचीणा नान्योन्यापेचोप-लच्चणचमाः ॥६७॥

> स्मृतौ यैव स्वसंवित्तिः प्रमाणं स्वात्मसम्भवे। पूर्वानुभवसद्भावे साधनं सेव नापरम्॥ ६८॥

पूर्वानुभवस्वसंवेदनस्याभावात् स्मृतिस्वसंवेदनमेवात्रै-कार्थाभासमयप्रमातृरूपं स्मृतिस्वरूपे इव प्रमाणं स्मृतेः पूर्वानुभवाभासाभावे कार्यकारणभावासिद्धेने कार्यलिङ्गता ॥ ६८ ॥

> वाध्यवाधकभावोऽपि स्वात्मनिष्ठाविरोधिनाम्। ज्ञानानामुदियादेक-प्रमातृपरिनिष्ठितेः॥ ६६॥

भिन्नस्वाभासमात्रनिष्ठानां ज्ञानानां को विरोधस्तत्क-थं वाध्यवाधकत्वमेकप्रमातृविश्रान्तौ तु युक्तम् ॥ ६६ ॥

१ ग० पु० ज्ञानपरिक्षीणा इति पाटः ।

विविक्तभूतलज्ञानं घटाभावभितिर्यथा। तथा चेच्छुक्तिकाज्ञानं रुप्यज्ञानाप्रमात्ववित् ॥ ७०॥

इह भूतले घटो नास्तीति घटाभावज्ञानं केवलभूतल-ज्ञानमेव श्रून्यभूतलस्य घटाभावरूपत्वात् । तथैव यदि श्रुक्तिकारजतयोरपरस्परात्मत्वाच्छुक्तिकाज्ञानमिति पत्यच-वाधकम् ॥ ७०॥

नैवं शुद्धस्थलज्ञानाः
त्सिद्धयेत्तस्याघटात्मता।
न तृपलव्धियोग्यस्याः
प्यत्राभावो घटात्मनः॥ ७१॥

केवलभूतलज्ञानाद्भृतलस्याघटात्मता सिद्धचिति न तु तत्राधारे भिन्नो दर्शनयोग्योऽपि घटो नास्तीति ॥७१॥

विविक्तं भृतलं शश्व-द्भावाना स्वात्मानिष्ठितेः । तत्कथं जातु तज्ज्ञानं भिन्नस्याभावसाधनम् ॥ ७२ ॥ भूतलमभूतलविविक्तं सदैव तत्कथं तज्ज्ञानं कदाचि- देव तत्र भिन्नघटाभावं साधयेत् , भिन्नघटविविक्तता च भूतलस्य कादाचित्कं रूपं स्याद्यदि घटसहिततापि क-दाचित्स्वरूपं भवेन्नत्वेवं , पदार्थौ द्वावेव स्वात्मपरिनि-ष्टितौ साहित्येन तद्तिरिक्तम्भयात्मकमेकरूपं ज्ञानमेकं तूभयाभाससंसर्गात्मकमप्येकाभासं ज्ञानान्तराभावरूपं व-स्तु पुनः स्वात्मनिष्ठमेव परिच्छिनत्तीति न वस्तुवलेन पदेशदर्शनात्प्रदेशसिद्धिचढ्टाभावसिद्धिरुभयाभासकैकज्ञा-नात्मकंकार्याभाववत्तु स्यात् , न चैवं व्यवधानेन प्रती-तिः प्रदेशदर्शनादेव तथा सिद्धेः ॥ ७२ ॥

> किंत्वालोकचयोऽन्धस्य स्पर्शो वोष्णादिको मृदुः। तत्रास्ति साधयेत्तस्य

> > खज्ञानमघटात्मताम् ॥ ७३॥

प्रदेशेष्वालोकप्रैसरं सन्तमसे मृदुमुष्णादिकं स्पर्श वा घटरूपस्पर्शाभावात्मकमनुभूयालोकादि घटाभावोऽ-त्रास्ति घटो नास्तीति व्यवहर्तुं युक्तम् ॥ ७३ ॥

पिशाचः स्यादनाबोकोऽ-प्यालोकाभ्यन्तरे यथा। भद्रयो भूतलस्यान्त-रानिषेध्यः स सर्वथा ॥ ७४ ॥

१ क० पु॰ भासारमकेति पाठः । २ ख० पु॰ पुरमिति पाठः ।

न चैवमालोकस्य पिशाचान्यत्वात्तत्रापि पिशाचिन-पेधप्रसङ्गः स ह्यदृश्योऽनैयत्वेऽपि यथा भूगोलस्यान्तर-निवार्यस्तथालोकस्यान्तरे , ततस्तस्यान्यमत इवास्मन्म-तेऽपि नौदृश्यत्वाभावसिद्धिः ॥ ७४ ॥

> एवं रुप्यविदाभाव-रूपा शुक्तिमतिर्भवेत्। न त्वाद्यरजतज्ञप्तेः

स्यादप्रामाग्यवेदिका ॥ ७५ ॥

शुक्तिज्ञानमेव रजतज्ञानाभावरूपं सिद्धचिति तदानी-न्तनशुक्तिज्ञानस्याप्रामार्यये सा ॥ ७५ ॥

> धर्म्यासिद्धेरि भवे-द्वाधा नैवानुमानतः। स्वसंवेदनसिद्धा तु युक्ता सैकप्रमातृजा॥ ७६॥

शुक्तिकाज्ञानकाले च न पूर्व रजतज्ञानमस्ति ततः स धर्मी न सिद्ध इति नानुमानेन वाधा, एकप्रमातृ-मयसंवेदने त्वेकदेशावष्टम्भ्युभयज्ञानमसंबद्धं भासना-त्तिस्त्राति । पश्चात्ससंवादप्रत्यत्ते स्वसंवेदने पूर्वस्यापि

१ ख० पु० अम्यथात्व इति पाठः। २ क० ख० दृश्यत्वाद्भावेति पाठः।

तस्याभासनादेकं ममाण्मितरदन्यथेति भवति संवादो-ऽप्येकप्रमातकृतः ॥ ७६॥

> इत्थमत्यर्थभिन्नार्थाः वभासखचिते विभौ । समलो विमलो वापि व्यवहारोऽनुभूयते ॥ ७७ ॥

मायाशक्त्या भेदिविषयोऽयं सर्वो व्यवहारस्तथा ज्ञा-निनां शुद्धोऽज्ञानिनां तु मलिनस्तत्तद्विभिन्नार्थावभास-भाजि भगवति संभाव्यतेऽनुभवेन ॥ ७७॥

> तात्कालिकाच्रसामच्य-सापेचाः केवलं कचित्। आभासा अन्यथान्यत्र त्वन्धान्धतमसादिषु॥ ७८॥

त्र्याभासाः कदाचित् सन्निहितप्रत्यचाचिप्ता घटोय-मिति व्यवहारहेतोरन्धतमसादौ तु पूर्वानुभवोत्थिताः ॥ ७⊏ ॥

> विशेषोऽर्थावभासस्य सत्तायां न पुनः क्वित् ।

# विकल्पेषु भवेद्धावि-भवद्भृतार्थगामिषु ॥ ७६ ॥

स्मृत्युत्प्रेत्तारूपेषु प्रत्यच्चपृष्ठपातिषु स्वतन्त्रेषु वा अ-न्येषु विकल्पेषु कालत्रयविषयेष्वर्थावभासोऽन्तस्तुल्य एवावस्थितः ॥ ७९॥

सुखादिषु च सौख्यादि-हेतुष्वपि च वस्तुषु । अवभासस्य सद्भावेऽ-

प्यतीतत्वात्तथा स्थितिः ॥ ८० ॥

सुखदुःखाद्याभासास्तत्साधनाभासाश्च सदैवान्तःस-न्तोऽपि न तथाह्वादादिमयीं स्थितिं कुर्वन्ति अतीतत्वा-त् बहिस्तदानीमभावात् , तदात्विविशिष्टानां च तथा-कारित्वात् ॥ ८०॥

> गाढमुक्षिरूयमाने तु विकल्पेन सुखादिके। तथा स्थितिस्तथैन स्यात् स्फुटमस्योपलच्चणात्॥ =१॥

कुतिश्रित् प्रयत्नविशेषात् स्वतन्त्रविकल्पोन्निखितं स्फु-टमेव सुखादिजातं तथा विकासादिहेतुः ॥ ८१॥ भावाभावावभासाना
बाह्यतोपाधिरिष्यते ।
नात्मा सत्ता ततस्तेषामान्तराणां सतां सदा ॥ ८२ ॥

भावाभावावभासानां भावाभावविषयाणामवहीरूपत्वे-ऽपि सत्तास्त्येव स्मृत्यादौ वाह्यत्वं हि तेषाम्रुपाधिर्न स्व-रूपम् , त्र्रभावाभासस्यान्तःसत्तायामपि बहिरभावात्तथा-त्वम् ॥ ८२ ॥

त्रान्तरत्वात्प्रमात्रैक्ये नेषां भेदनिबन्धना। अर्थिकियापि बाह्यत्वे सा भिन्नाभासभेदतः॥ ८३॥

अन्तश्च सर्वेषामेव नीलसुखाद्याभासानां सदसच्चेऽ-पि प्रमातृमात्ररूपत्वात् कार्यकारणादिभेदाश्रया नार्थ-क्रिया, प्रमातुर्भेदे हि बौद्धचाज्जपत्वादिभेदेन आभास-भेदादाभासाश्रितार्थकारितापि भिद्यते रूपादीनाम् ॥⊏३॥

चिन्मयत्वेऽवभासाना-मन्तरेव स्थितिः सदा । मायया भासमानानां बाह्यत्वाद्वहिरप्यसौ ॥ =४॥ चित्स्वरूपत्वेनाभासानां सदान्तस्तत्त्व एव स्थितिः।
मायाशक्त्या बहिः पत्यच्त्वेन प्रकाशमानेषु भावेषु प्रकाशाव्यतिरिक्षेषु वहिराभास इत्युच्यते , तदापि तेषामान्तरत्वमेव सिस्टचादौ तु भावानामिष ॥ ८४ ॥

विकल्पे योऽयमुल्लेखः
सोऽपि बाह्यः पृथक्प्रथः।
प्रमात्रेकात्म्यमान्तर्यं
ततो भेदो हि बाह्यता॥ ८५॥

विकल्ये घटाद्युल्लेखश्रज्जराद्यगोचरोऽपि पृथगाभासाद् बाह्य एव ऋढंविमशों हि श्रान्तरत्विमदिमिति तु बाह्य ता । एवं घटादीनामुभयी बाह्यान्तःकरणद्वयीवेद्यता , सुखादेस्त्वेकान्तःकरणवेद्यतेव ॥ ८५॥

उल्लेखस्य सुखादेश्च प्रकाशो बहिरात्मना । इच्छातो भर्तुरध्यच्च∙ रूपोऽचादिभुवां यथा ॥ ⊏६ ॥

उन्नेखस्य सुखदुःखादीनां चेश्वरस्य साचात्काररूपो बौद्धः प्रकाशः ॥ ८६ ॥

> तदेक्येन विना न स्या-रसंविदां लोकपद्धतिः।

# प्रकाशैक्यात्तदेकत्वं

मातैकः स इति स्थितम् ॥ ८७॥

तत्तद्विच्छित्रसंविदनुसंधानेन व्यवहार एकं एव प्र-काशात्मा , तदनुसंधानरूपः स एवैकः प्रमाता परमा-त्मसंज्ञः ॥ ८७॥

> स एव विमृश्त्वेन नियतेन महेश्वरः। विमर्श एव देवस्य शुद्धे ज्ञानिकृये यतः॥ ८८॥

स परमात्मा चिद्र्पो विमर्शाख्येनैव मुख्यस्वभा-वेनाव्यभिचारिणा महेश्वरश्चित्तत्त्वस्य विश्वात्मनः शि-वसंज्ञस्याहंविमर्शनमेव शुद्धे ज्ञानिक्रये , भिन्नाभिन्नज्ञेय-कार्यगते त्वीश्वरस्य शुद्धाशुद्धे , भिन्नार्थविषयत्वे पुंसः सत्त्वरजोवृत्तिरूपे प्रकाशप्रवृत्तिसंज्ञे तमसा संकुचिते अ-शुद्धे एव ॥ ८८॥

> इति प्रत्यभिज्ञाकारिकावृत्तौ श्रीमदाचार्योत्पत्तदेवकृतार्या ज्ञानाधिकारः प्रथमः ॥ १ ॥

९ क॰ ख॰ पु॰ एकश्चेति पाठः।

# द्वितीयः कियाधिकारः।

-:00:0----

अत एव यदप्युक्तं किया नैकस्य सकमा। एकेत्यादि प्रतिचित्तं तदेकस्य समर्थनात्॥१॥

एकचित्तत्त्वसमर्थनादेकसंबन्धी व्यापार एक एवेति क्रियाप्यपाकृतदृष्णा ॥ १॥

सक्रमत्वं च लोकिक्याः

क्रियायाः कालशक्रितः।

घटते न तु शाश्वलाः

प्राभव्याः स्यात्प्रभोरिव ॥ २॥

मायाशक्नेभिन्नावभासानां क्रिया कालशक्तिवशात् स-क्रमा न त्वात्मविमर्शरूपा अनादिनिधना प्रभोः स्वभा-वभूता ॥ २ ॥

कालः सूर्यादिसंचार-स्तत्तत्पुष्पादिजन्म वा । शीतोष्णे वाथ तल्लच्यः

कम एव स तत्वतः ॥३॥

सा सा प्रसिद्धा क्रिया कालः शीतादिर्वा तदुपल-चितः सर्वभिन्नावभासमानभावोपाधिभूतः ऋम एवासौ तस्यैवोपयोगात् ॥ ३ ॥

> क्रमो भेदाश्रयो भेदोऽ प्याभाससद्सत्त्वतः। श्राभाससद्सत्वे तु वित्राभासकृतः प्रभोः ॥ ४ ॥

्र अन्योन्याभासशून्यभिन्नभावावभासवैचित्र्यक्रियेव प्र-भोः भावेषु ऋमहेतुः ॥ ४ ॥

> मूर्तिवैचित्र्यतो देश-क्रममाभासयत्यसौ । क्रियावैचित्र्यनिर्भासा-त्कालकममपीश्वरः ॥ ५ ॥

अनेकस्यान्योन्यभेदाभासादेशकमः क्रियाम्रखेन काल-क्रमोऽपि, एकस्य तु भावस्य तत्तज्जन्मसत्तापरिशामा-दिकियाभेदात् कालकम एव ॥ ४ ॥

> सर्वत्राभासभेदोऽपि भवेत्कालक्रमाकरः।

#### विच्छिन्नभासः श्रुन्यादेः मातुर्भातस्य नो सकृत् ॥ ६ ॥

सर्वत्रार्थे विचित्रोऽवभासः शून्यदेहादेरेव प्रमातुः कालक्रमाभासहेतुः , स हि प्राक्कालो न तथा तदानीं भासते , स्मृति विहाय स्ववर्तमानापेचया चासौ भूत-भविष्यत्ते व्यवहरति ; सकृद्विभातस्य तु भासमानक्रि-याविच्छेदादभ्यावृत्तिगणनाभावात् त्रात्मनीवार्थेष्वपि न कालभेदः ॥ ६ ॥

> देशक्रमोऽपि भावेषु भाति मातुर्मितात्मनः। स्वात्मेव स्वात्मना पूर्णा भावा भान्त्यमितस्य तु॥७॥

परिमितं प्रमातारमपेच्य भावास्ततोऽन्योन्यं भिन्ना दूरादिव्यपदेशभाजश्र प्रकाशैकरूपत्वेन त्वीश्वरस्य न काप्यप्रकाशसम्भवः, परमाणावपि प्रकाशघनस्य नात्म-नो भिन्नं दूरं वा अन्योन्यतो वा किंचिदाभाति ॥ ७॥

> किंतु निर्माणशक्तिः सा-प्येवंविदुष ईशितुः।

### तथा विज्ञातृविज्ञेय-भेदो यदवभास्यते ॥ = ॥

एवं पूर्णतया प्रकाशमानस्यापि परमेश्वरस्य सैषा सृष्टिशक्तिर्यज्ज्ञातृज्ञेयस्वभावा भावाः स्वतोऽन्योन्यं च विभागेनावसीयन्ते, न च तथावसायेन स्वरूपस्थिति-स्तिरोधीयते ॥ ८॥

क्रियासंबन्धसामान्य-द्रव्यदिकालबुद्धयः। सत्याः स्थैर्योपयोगाभ्या-मेकानेकाश्रया मताः॥६॥

क्रियावद्न्येऽपि संबन्धाद्य एकानेकविषया अपि सत्याभासाः , सर्वदोपयोगिनामेषामर्थवक्त्वेनापरिहरणीय-त्वात् ॥ ६ ॥

तत्रैकमान्तरं तत्त्वं तदेवेन्द्रियवेद्यताम् । संप्राप्यानेकतां याति

देशकालस्वभावतः ॥ १० ॥

अभिन्नमेव तत्त्वमन्तर्वहिराभासभेदादेकानेकं बहि-र्देशकालस्वभावभेदाभाससम्भेदमयैकस्वलच्चणाभासाना - मनेकत्वात् ॥ १० ॥

तद्वयालम्बना एता मनोऽनुब्यवसायि सत्। करोति मातृब्यापारः मयीः कर्मादिकल्पनाः ॥ ११ ॥

मध्यस्थतयान्तर्बहिस्तत्त्वविषया मानस्यः क्रियादिक-ल्पना मातृच्यापाररूपाः ॥ ११ ॥

स्वात्मनिष्ठा विविक्ता वा भावा एकप्रमातिर । अन्योन्यान्वयरूपैक्य-

युजः संबन्धधीपदम् ॥ १२ ॥

राज्ञः पुरुष इत्यादिसंबन्धियोऽन्तःसमन्वयादैक्ये चहिःसंबन्धभेदं चालम्बन्ते ॥ १२ ॥

जातिद्रघ्यावभासानां वहिरप्येकरूपताम् । वहिरप्येकरूपताम् । उयक्त्येकदेशभेदं चाप्यालम्बन्ते विकल्पनाः ॥ १३ ॥

गावश्रेत्र इति च मतयो बहिरपि गोमात्रैकघनपुर-

पविशेषाकाराभासैक्यं स्वलच्चणावयवाभासबहुत्वं च प-रामृशन्ति ॥ १३ ॥

क्रियाविमर्शविषयः 💮 कारकाणां समन्वयः। अवध्यवधिमद्भावाः

न्वयालम्बा दिगादिधीः॥ १४॥

काष्ट्रस्थालीदेवदत्तौदनानां पचतीत्यन्तःसमन्वयाद्वहि-र्भेदाचैकानेकविषया क्रियामतिः, देशकालक्रमोऽपि भाति भावानामवध्यवधिमद्रपाणामन्योन्यापेत्तः समन्वयभेद ए-व तथैवैकानेकमयो, जातिद्रव्यिकयासंख्यादिमतयः स-र्वा एव संबन्धविशेषसमवायविषया एव ॥ १४ ॥

एवमेवार्थसिद्धिः स्या-न्मातुरर्थक्रियार्थिनः। भेदाभेदवतार्थेन तेन न भ्रान्तिरीहशी ॥ १५॥

एकानेकरूपैरेव क्रियादिभिरेवमाभासानुगुर्यरूपः प्र-मातुस्तद्धिनोऽर्थिकियासंवादस्ततो न तद्बुद्धयो आन्ताः 11 84 11

इदमेतादागित्येवं यद्रशाह्यवतिष्ठते। वस्तु प्रमाणं तत्सोऽपि
स्वाभासोऽभिनवोद्यः॥ १६॥
सोऽन्तस्तथाविमर्शात्मा
देशकालाखभोदिनि।
एकाभिधानविषये
मितिर्वस्तुन्यबाधिता॥ १७॥

यदायत्ता हि वस्तुनः स्वरूपेण नित्यतादिविशे-पर्णेर्या व्यवस्थाप्यमानता स प्रमातुः स्वत्वेनापूर्ववस्त्व-वभास एव स्थितः प्रमाणम् । स एव चाभासोऽय-गिर्मित नित्य इति वा तथैव पृथक्तयाऽभिनवत्वेन च प्रमातर्युपारूढो विमर्शरूपतामापन्नो विमर्शभेदानुसार्ये-कैकशब्दवाच्ये पृथक्पृथगेव तिरस्कृतदेशादिभेदे तस्मि-न्नाभात एव सामान्यरूपे वस्तुनि स्वकार्थक्रियाप्राप्तेः प्रमाणान्तरेणावाधितस्थैर्या प्रमितिः प्रमातृब्यापारः ॥१७॥

यथारुचि यथार्थित्वं यथाव्युत्पत्ति भिद्यते । त्राभासोऽप्यर्थ एकस्मि-न्ननुसंधानसाधिते ॥ १⊏ ॥

एकस्मिन्नेव चैकप्रत्यवमर्शसामध्योपपादिते वस्तुनि

रि अ०

स्वेच्छावशादार्थंत्वानुरोधाद्वा नैषुणवशाद्वावभासभेदः १८ दीर्घवृत्तोर्ध्वपुरुषः

> धूमचान्दनतादिभिः। यथावभासा भिद्यन्ते देशकालाविभेदिनः ॥ १६॥

तथेव सद्धटद्रव्य-काञ्चनोज्ज्वलताद्यः। ज्याभासभेदा भिन्नार्थ-कारिग्रस्ते पदं ध्वनेः॥ २०॥

तथा हि एकसिन्नेव घटादावर्थेऽविधत्सावशादीर्घता च्यश्रता पारिमाण्डल्यादि चाभाति, चिह्नव्यवधानच्छा-यामात्रार्थितायां पुरुष एवोध्वमात्रं भवति, तत्कार्या-र्थितायां न्यन्तेणेन्तमाण्स्य पुरुषो धूममात्रमेव कस्यचि-दाभासते । तद्विदस्तु तार्णतादिमणिरुप्यादिविशेषभावः । स च तथा भिद्यमानोऽपि देशकालभेदं न स्पृश्वाति, तथैव घट एव सिन्नत्याभासोऽन्याद्येव घटाचनन्ताशेषीर्थसाधारणः सत्तामात्रसाध्यसत्परामशीद्यर्थ-क्रियाकारी, तत्रैव घट इति चाभासोऽन्तर्विहंष्करणञ्जे-यः पृथुबुभ्रोदराकारार्थसामान्योऽन्य एव यो घटादिषु

त्र स० पु॰ पदार्थेति पादः।

SWELL.

बुध्नोदराकारार्थसामान्योऽन्य एव यो घटादिषु नास्ति, काश्चन इति मृण्मयादिषु नास्ति तथार्थितादिवशादै-न्द्रियक एव जायते, एकैकश्वासावाभास एकैकशब्देन व्यवहारार्थं तत्तिवयतार्थिकियार्थिभिरघट इति सन्नाभि-धीयते न काश्चन इति घटाभासः, चैत्र इति बाल्यादि-साधारणो देशादिभिरभिहितस्तथैव च ततोऽर्थिकिया भिन्ना ॥ २० ॥

> श्राभासभेदाद्वस्तुनां नियतार्थिकया पुनः। सामानाधिकरणयेन प्रतिभासादभेदिनाम्॥ २१॥

एकसिनेव स्वलत्त्रणे प्रत्याभासं नियतिशक्त्या का-र्यं नियमितं तथाभूतानेककार्यकृदाभासभेदाधिकरणमेकं च सामानाधिकरण्याभासवशाद्वस्तु , अनेकस्यैकता हि सामानाधिकरण्यम् ॥ २१ ॥

पृथग्दीपप्रकाशानां स्रोतसां सागरे यथा। अविरुद्धावभासानाः मेककार्या तथेक्यधीः॥ २२॥

१ ग० पु० विरहित इति पाठः।

भिकाः प्रदीपप्रभा अविभागनावभासन्ते नदीप्रवा-हाः सिन्धुबुद्धी, पानके च ते ते रसाः, तथा शौक्ल्य-महत्त्वपटत्वाद्यवभासाः प्रस्परानुप्रवेशच्माः न तु नी-लपीताद्यवभासाः तत्त्तदेककार्थिकद्रव्याभासभावेन कल्प-नते प्रत्यच्च एव तत्सामानाधिकरएयम् ॥ २२ ॥

तत्राविशिष्टे वह्नयादौ
कार्यकारगतोष्णता ।
तत्तच्छव्दार्थताचात्मा
प्रमाणादेकतो मतः ॥ २३ ॥

कदाचिद् देशादिसहभावाविक्छन्नस्वलत्तग्रह्मपविशेष-त्यागेन एकसामान्यरूपाग्याभासं एव त्रैलोक्यत्रैकाल्य-गामित्वेन निजयमाणादेकस्मादेव विशिष्टकार्यकारणो-ष्णोध्वभागित्रशब्दवाच्यतादिसिद्धिः ॥ २३ ॥

सा तु देशाधिकाध्यचा-तरभिन्ने स्वलच्चे ।
तात्कालिकी प्रवृत्तिः स्यादर्थिनोऽप्यनुमानतः ॥ २४ ॥

कार्यप्रवृत्तिः पुनर्देशकालादिप्रत्यत्तभेदसाहित्येन स्व-

१ ग० स० पु० भासमात्र इति पाठः।

लक्तगो, एतद्थितया प्रमाणसमूहादेवानुमानाद्पि धर्मि-प्रत्यच्विशिष्टादेव प्रवृत्तिः ॥ २४ ॥

दूरान्तिकतयार्थानां
परोच्चाध्यच्चतारमना ।
बाह्यान्तरतया दोषेवर्यञ्जकस्यान्यथापि वा ॥ २५ ॥
भिन्नावभासच्छायानामपि मुख्यावभासतः ।
एकप्रत्यवमर्शाख्यादेकल्यमनिवारितम् ॥ २६ ॥

द्रान्तिकत्वादिषु स्फुटत्वास्फुटत्वादिना बहिरन्तश्र-रत्वेन वाभासस्य च्छायामात्रभेदेऽपि तन्मुख्यस्वभावरूप-प्रत्यवमर्शेक्यादर्थानामैक्यमपबाधितम् ॥ २६ ॥

अर्थिकियापि सहजा नार्थानामीश्वरेच्छया । नियता सा हि तेनास्या नाकियातोऽन्यता भवेत् ॥ २७ ॥ उद्मेखघटादीनां बाह्यर्थिकयाविरहेऽपि घटादितैव स्वाभाविकत्वादस्यां ईश्वरेण प्रत्याभासं नियमितायाः ॥ २७ ॥

> रजतैक्यविमर्शेऽपि शुक्तौ न रजतस्थितिः। उपाधिदेशासंवादाद्

> > द्विचन्द्रेऽपि नभोऽन्यथा ॥ २८ ॥

रजते शुक्री च रजतविमर्शेक्येन रजतत्वेऽपि पुनः शुक्रिदेशसंगतिषाधनेन उपाधिसंवादाभावात्तद्वद्विरस्थेर्याद् भ्रान्ता, द्विचंन्द्रेऽपि नभोदेशासंवादान्मिथ्या ॥ २८ ॥

गुगौः शब्दादिभिर्भेदो जात्यादिभिराभिन्नता । भावानामित्थमेक्त्र प्राप्ताना प्रमातर्युपपद्यते ॥ २६ ॥

भावानां शब्दरूपसंस्थानादिना भेदाचेपो जात्यादि-ना चैकताचेपोऽनुभूयमानः प्रमात्रैक्ये घटते, अन्यो-न्यभेदव्यवस्थाप्यनुसंधानायत्ता ॥ २६ ॥

विश्ववैचित्र्यचित्रस्य ॥ समिशित्ततलोपमे ।

१ क॰ ग॰ पु॰ तस्या इति पाउः।

विरुद्धाभावसंस्पर्शे

परमार्थसतीश्वरे ॥ ३० ॥

प्रमातिर पुराणे तु

सर्वदाभातविप्रहे ।

किं प्रमाणं नवाभासः

सर्वप्रमितिभागिनि ॥ ३१ ॥

त्रुर्वाभासस्यासिद्धवस्तुसाधनानित्यावभासिनः प्रमातुर्न प्रमाणोपयोगः , तत्तन्नवावभासानां तत्प्रमाणत्वात्
कामं स प्रमाणमन्यस्य स्यान्न तु स्वात्मनः सदा सिद्धस्य, केवलं विश्वः प्रमितौ स्वातन्त्र्यात् प्रमातैव , ते
ते विचित्रा विश्वाभासाः तिस्मन् स्थायिनि वैचित्र्येणोपपद्यन्ते । तदिच्छातोऽपरावभासमानार्थानां तत्सारस्वरूपभ्रंशे च मायाशिक्षवशादुन्मज्ञनिम् कने तत्त्वतस्तस्या
वा पराधीना सत्ता सदातनी पुरातनी विरूद्धप्राक्प्रध्वंसाभावादियोगात्सोऽपि यावदुपदिर्श्येत भावाभावाभ्यां
तावत्स एव प्रमातृतां भजते उपदिदिचोरभावादुपदेशानुपपत्तः ॥ ३१ ॥

भ्रप्रवर्तितपूर्वोऽत्र केवलं मूढतावशात् ।

१ ग० ख० पु० डाँहरयत इति पाठः।

# शक्तिप्रकाशेनेशादि-व्यवहारः प्रवर्त्यते ॥ ३२ ॥

मायाध्यामोहवशात केवलमस्मिन्नात्मनि प्रमातृरूपे शिवेश्वरादिच्ववहारो यो न प्रवर्तितः स शुद्धस्वातन्त्र्या-दिहेतुप्रदर्शनेन भावनाद्युपदेशाय साध्यते ॥ ३२ ॥

> एष चानन्तशक्तिला-देवमाभासयत्यमृन् । भावानिच्छावशादेषा

किया निर्मातृतास्य सा ॥ ३३ ॥

प्रमाता चिद्रुपोऽनन्तशक्तिरीश्वरः स्वेच्छावशात्ताना-भासानाभासयेत् सैवेच्छाशक्विनिर्मातृताख्या क्रिया तस्य 11 33 11

> जडस्य तु न सा शक्तिः सत्ता यद्सतः सतः। कर्तृकर्मत्वतस्वैव कार्यकारणता ततः ॥ ३४ ॥

जर्ड प्रधानपरमाणुबीजादि तु न शक्कमसतो निर्मा-र्गे, कर्तृत्वमेव हि कारणत्वं कर्मतेव च कार्यत्वं न त्वन्यत् ॥ ३४ ॥

यदसत्तद्सद्युक्ता

नासतः सत्स्वरूपता ।

सतोऽपि न पुनः सत्ता-

लाभेनार्थोऽथ चोच्यते ॥ ३५ ॥

कार्यकारणता लोके सान्तर्विपरिवर्तिनः।

उभयेन्द्रियवेद्यत्वं

तस्य कस्यापि शक्तितः ॥ ३६ ॥

श्रमतैः सत्स्वभावता विरूद्धा सतश्च सिद्धा सिद्ध-स्यैवान्तर्वाह्यान्तःकरणद्वयीवेद्यतापादनमीश्वरेणोत्पादनम् ॥ ३६॥

एवमेका किया सैषा
सकमान्तर्बाहेःस्थितिः।
एकस्थैवोभयाकारसहिष्णोरुपपादिता॥ ३७॥

सैपा क्रियान्तर्बहिः स्थितिरूपतया सक्रमाप्येकस्य स्व-संवित्सिद्धस्य कर्तुराभासच्छायाभेदेनैकत्वेन प्रत्यवमृश्य-

१ ग० पु० सत्ता असत्स्वभावतेति पाठः।

स्य कर्मगाश्रेकस्य संवन्धिनी तदभिन्नाश्रयत्वादेकत्वेन साधिता ॥ ३७ ॥

> बहिस्तस्यैव तत्कार्यं यद्न्तर्यद्पेच्चया। प्रमात्रपेच्या चोका

द्वयी बाह्यान्तरस्थितिः ॥ ३८ ॥

अर्थस्य बाह्यतापादनं ततो बाह्यता कार्यता चैका-पेत्रा , प्रमातारमपेत्रय चान्तर्वहिर्व्यवहारः ॥ ३८ ॥

मातैव कारणं तेन स चाभासद्वयस्थितौ। कार्यस्य स्थित एवैक-स्तदेकस्य कियोचिता ॥ ३६ ॥

एवं प्रमातेव कारणं स च बाह्याभ्यन्तरकार्याभासक-मोऽप्येक एवेत्येवमप्येकस्य कर्तुः सिद्धा क्रिया ॥ ३६ ॥

> अत एवाङ्कुरेऽपीष्टो निमित्तं परमेश्वरः। तदन्यस्यापि बीजादे-हेंतुता नोपपद्यते ॥ ४०॥

बार्धतापादनमुत्पादनमिति चिद्र्पस्यैव कारणता त-तोऽङ्करादौ निमित्तकारणत्वेनेश्वरः कैश्चिदिष्टः, न चापि वीजादर्जडस्य कारणता निरन्जसंधानस्य युक्ता ॥ ४०॥

> तथा हि कुम्भकारोऽसा-वैश्वर्यैव व्यवस्थया । तत्तनमृदादिसंस्कार-

> > क्रमेण जनयेद्धटम् ॥ ४१ ॥

• कुम्भकाररूपे प्रमातिर कारणे स्थितेऽपि मृदादि-संस्कारापेचा घटस्येश्वरकृतानियतिसंज्ञमर्यादया न स्व-भावेन ॥ ४१ ॥

> योगिनामपि मृद्दीजे विनैवेच्छावशेन तत्। घटादि जायते तत्त-

> > त्स्थिरस्वार्थिकियाकरम् ॥ ४२ ॥

मृदाद्यनपेच्य योगिनामिच्छामात्रेण घटादेः स्थिरस्य घटाद्यर्थिकयाकारिणश्च निर्वृत्तिः ॥ ४२ ॥

> योगिनिर्माणताभावे प्रमाणान्तरनिश्चिते ।

कार्यं हेतुः स्वभावो वा-त एवोत्पत्तिमृत्तजः ॥ ४३ ॥

त्रत एव कार्य स्वभावो वा तदुत्पत्तिगर्भी योगिनि-र्मितत्वाभावनिश्रयाभावे हेत्वाभासः । तिन्नश्रये पुनरी-श्वरनियत्यपेत्तया हेतुता स्यात् ॥ ४३ ॥

भूयस्तत्तत्त्रमात्रेकवह्नयाभासादितो भवेत् ।
परोचाद्प्यधिपतेर्षूमाभासादि नृतनम् ॥ ४४ ॥
कार्यमव्यभिचार्यस्य
बिङ्गमन्यप्रमातृगात् ।
तदाभासस्तदाभासादेव त्वधिपतेः परः ॥ ४५ ॥

वहचाभासस्फुरणपूर्वकोऽपि जायमानो धूमाभासो द्-रादौ नियतिशक्त्या कृतसामध्याद्ग्याभासादेव तद्देशग-ततक्तत्ममात्रन्तरसाधारणाक्तस्येव सोऽव्यभिचारेण गम-कः, जातरूढस्तु धूमाभासस्तद्वह्वचाभासस्यान्तरपरिच-यात् तक्तत्प्रमात्रन्तरगाद्ध्माभासादेव परोचादपि च त-त्पूर्वकृताधिपत्यात् ॥ ४४ ॥ श्रस्मिन्सतीदमस्तीति कार्यकारणतापि या। साप्यपेचाविहीनानां जडानां नोपपद्यते॥ ४६॥

अस्मिन्सतीदं भवतीति नियतं पौर्वापर्यं कृत्तिकारो-हिएयुद्ययोरकार्यकारणयोरप्यस्तीति पूर्वस्य सामर्थ्यं प-रस्य सत्तेति स्यात्, कार्यकारणभावस्तचापेचारहितानां जडानां न युक्रम्, एतावदेतत्स्यात् पूर्वस्य सामर्थ्यं प-रस्य सत्ता, न चैवं किंचिदुक्तं स्यात्, न च पूर्वस्य सामर्थ्यलच्याः स्वभावः परसत्तारूपः ॥ ४६ ॥

> न हि स्वारमैकनिष्ठानाः मनुसंधानवर्जिनाम् । सदसत्तापदेऽप्येष

> > सप्तम्यर्थः प्रकल्प्यते ॥ ४७ ॥

सदसद्वा कार्यं कारणमप्यात्मपर्यवसितं जडमनुसंधा-नशून्यं नान्यापेचस्वभावं ततश्र नात्र प्रधानापेचामयो गुणविभक्तयर्थो घटते ॥ ४०॥

> त्र्यत एव विभक्तयर्थः प्रमात्रेकसमाश्रयः ।

#### क्रियाकारकभावाख्यो**ः**

युक्तो भावसमन्वयः ॥ ४८ ॥

एकप्रमातृसंलग्नस्तु कियाकारकभावाख्यो विभक्त्यर्थो भूमिबीजोदकादीनां समन्वयो युक्तो न तु शुष्कोऽन्यः कार्यकारणभावाच्यः ॥ ४= ॥

परस्परस्वभावत्वे कार्यकारगायोरपि। एकत्वमेव भेदे हि

नैवान्योन्यस्वभावता ॥ ४६ ॥

कार्यकारणयोरन्योन्यरूपत्वेऽपि एकतैव स्यान त-द्धावः ॥ ४६ ॥

एकारमनो विभेदश्च किया कालकमानुगा। हतोः स्यात्कर्तृतैवैवं तथा परिगामत्तया ॥ ५० ॥

एकस्वभावस्य भेदेन स्थितिः परिणामः कालकलितः क्रियेव, ततः परिणामे स्वतन्त्रस्य शक्तिमतः कर्तृतेव हेत्रता ॥ ५० ॥

१ ग० ख० प्० स्वरूपतेति पाठः।

1000

न च युक्तं जडस्यैवं
भेदाभेदिवरोधतः।
ज्ञाभासभेदादेकत्र
चिदात्मिनि तु युज्यते॥ ५१॥

जडस्याभिन्नात्मनो भेदेनावस्थितेः विरोधादयुक्तं खच्छे चिदात्मन्येकस्मिन्नेवमनेकपतिविम्बधारणेनाविरोधाद्युज्य-ते ॥ ४१ ॥

> वास्तवेऽपि चिदेकस्व न स्यादाभासभिन्नयोः। चिकीर्षालच्चार्णेकस्व-परामर्शं विना क्रिया॥ ५२॥

एकसिंश्वित्तस्वेऽप्येकसौदाभासभेदो न घटते, न च तत्र क्रियात्वं । यदा तु स चिदात्मा तथाचिकी-र्षया परामृशन् बहिराभासयित तदा तदुपपद्यते; ज-डस्याप्यस्ति भवतीत्यस्यामिष सत्तािकयायां बुभूषायोगेन स्वातन्त्र्याभावादकर्त्वकत्वं, तेन प्रमातैव तं भावयित-तेन तेन वा हिमाचलादिक्ष्येण स भवतीत्यत्र परमार्थः । ५२।

इत्थं तथा घटपटा-

द्याभासजगदातमना।

३ ग० पु० एकः सद्ति पाठः।

#### सामानाधिकरग्यं च सद्विद्याहमिदंधियोः ॥ ३ ॥

उन्मेषिनमेषौ बहिरन्तःस्थिती एवेश्वरसदाशिवौ वा-ह्याभ्यन्तरयोर्वेद्यवेदकयोरेकचिन्मात्रविश्रान्तेरभेदात्सामा -नाधिकरएयेनेदं विश्वमहमिति विश्वात्मनो मितः शुद्ध-विद्या ॥ ३ ॥

> इदंभावोपपन्नानां वेद्यभूमिमुपेयुषाम्। भावानां बोधसारत्वा-

> > चथावस्त्ववलोकनात् ॥ ४ ॥

भिन्नवेद्यभूमाविदन्तया दृश्यतामापादितानां भावानां चिन्मात्रसारत्वादहमिदमिति तत्त्वपतिपत्तिः शुद्धताङ्गप्तिः ॥ ४ ॥

अत्रापरत्वं भावानाः
मनात्मत्वेन भासनात्।
परताहन्तयाच्छादाः
त्परापरदशा हि सा॥ ५॥

अत्रेदन्तामतेरपरत्वमहन्तया सर्वस्य वेद्यम्याच्छादन।स्परतेति परापरावस्थैषा ॥ ५ ॥

भेदधीरेव भावेषु
कर्तुर्बोधात्मनोऽपि या।
मायाशक्तयेव सा विद्येत्यन्ये विद्येश्वरा यथा॥ ६॥

बोधकर्तृतामयस्यापि भेदेन विश्वेचणं विद्येति केचि-त् । मायाशक्तिरप्येषा विद्येव । संसारोत्तीर्णत्वात् तत्र-स्था मन्त्रेश्वरविद्येश्वराः ॥ ६ ॥

तस्यैश्वर्यस्वभावस्य पशुभावे प्रकाशिका । विद्याशक्तिस्तिरोधान-

करी मायाभिधा पुनः॥ ७॥

संसारिणामैश्वर्यस्य त्रात्मनः प्रत्यभिज्ञाने विद्या प-श्रुभावे माया ॥ ७ ॥

भेदे त्वेकरसे भातेऽ-हन्तयानात्मनीिच्तते । श्रुन्ये बुद्धौ शरीरे वा मायाशिक्तिर्विजृम्भते ॥ = ॥ यदा भावा भेदेनेदन्तयैव भासन्तेऽहमिति प्रमात्- त्येन च देहादिः तदा विपर्ययद्वयहेतुर्मायाशक्रिविमोहिनी नाम विज्ञम्भा ॥ ८ ॥

यश्च प्रमाता शून्यादिः प्रमेये व्यतिरेकिणि। माता स मेयः सन्काला-

दिकपञ्चकवेष्टितः॥ ६॥

यश्र व्यतिरिक्ते प्रमेयजाते प्रमाता शून्यादिः स इदमिति वेद्य एव वस्तुतः कालाद्यैः पश्चिभश्र परतन्त्रीकृतः । तत्र कालाद्वर्तमानाभासेन तस्य भृतभविष्यत्सम्भवः
नियतेः कार्यकर्मफलनियमः , रागाद्वोगाभिष्वङ्गः , विद्याकलाभ्यामचिदात्मनोऽस्वतन्त्रस्यापीषज्ज्ञानिक्रये चित्स्वातन्त्र्यस्ते ॥ ६ ॥

त्रयोविंशतिधा मेयं
यत्कार्यकरणात्मकम् ।
तस्याविभागरूप्येकं
प्रधानं मूलकारणम् ॥ १० ॥
त्रयोदशविधा चाथ
बाह्यान्तःकरणावली ।
कार्यवर्गश्च द्श्धा
स्थूबसुद्दमस्वभेदतः ॥ ११ ॥

कार्याणि द्विधा, शब्दस्पर्शरूपरसगन्धारूयानि सूक्तमन्त्रेन तन्मात्रसंज्ञानि पश्च, श्रन्योन्यव्यृहसंबन्धेन स्थूलानि पृथिव्यादिसंज्ञानि तान्येव पश्च । श्रोत्रत्वगिज्ञान्धाणनासिका इति पश्च बुद्धीन्द्रियाणि, वाक्पाणिपाद-पायूपस्थारूयानि पश्च कर्मेन्द्रियाणि, मनोबुद्धहङ्कारा इति त्रिधान्तः करणमिति त्रयोविंशातिभेदस्य कार्यकरणात्मनः प्रमेयस्य मृलभूतैकाविभागदशा प्रधानारूया ॥ ११ ॥

तत्रैतन्मातृतामात्र-स्थितौ रुद्रोऽधिदैवतम्। भिन्नप्रमेयप्रसरे ब्रह्मविष्णु व्यवस्थितौ॥ १२॥

शून्ये पुर्यष्टकाद्यर्थे सूच्मदैह एव वा प्रमातृमात्रे स्थितौ अन्यप्रमेयोपसंहारे रुद्रोऽधिष्ठाता, भिन्नप्रमेयाभासे सर्गस्थितिहेतू ब्रह्मविष्णु ॥ १२ ॥

एष प्रमाता मायान्धः
संसारी कर्मबन्धनः।
विद्याभिज्ञापितैश्वर्यः
श्रिद्धनो मुक्त उच्यते॥ १३॥

मायीयशून्यादिप्रमाता नियतिनियमितः संसारी वि-

द्यावशादात्मतत्त्वाभिज्ञया मुक्तः ॥ १३ ॥ स्वाङ्गरूपेषु भावेषु प्रमाता कथ्यत पतिः। मायातो भेदिषु क्लेश-कर्मादिकलुषः पशुः ॥ १४ ॥

ऐश्वर्यदशायां प्रमाता विश्वं शरीरतया पश्यन् पतिः, पुंस्त्वावस्थायां तु रागादिक्लेशकर्मविपाकाशयैः परीतः पशुः ॥ १४ ॥

> स्वातन्त्रयहानिबोंधस्य स्वातन्त्रयस्याप्यबाधता । द्विधाणवं मलिमदं खस्वरूपापहानितः॥ १५॥

खतन्त्रबोधः परमार्थस्तथारूपत्वादेव पूर्णस्तस्य स्वा-तन्त्र्यादेव तथेच्छया स्वातन्त्र्यं विना बोधमात्रनिर्माणे बोधतां विना स्वातन्त्र्यमात्रनिर्माणे वा पूर्णत्वाभावे-न परिमितत्वाद्विधागुत्वं त। त्विकरूपविपर्यासान्मलत्वम् 11 37 11

भिन्नवेद्यप्रथात्रैव मायाख्यं जन्मभोगद्म्।

### कर्तर्यवोधे कामैं तु मायाशक्येव तत्त्रयम् ॥ १६ ॥

श्रेंत्रेव द्विधाणवे वेद्यमिन्नपि भेदेन यदाभाति तदातोऽपि विपयीसनाम्ना मायीयमलम् ,श्रहेत्नामपि क-मेणां जन्मादिहेतुभावेन विपयीसादवोधात्मककर्तृगतं कार्म, तन्मलत्रयनिर्माणे प्रभोरिच्छा मायाशक्तिरुच्यते ॥ १६॥

शुद्धवोधात्मकत्वेऽपि येषां नोत्तमकर्तृता । निर्मिताः खात्मनो भिन्ना भर्त्रा ते कर्तृतात्ययात् ॥ १७ ॥

वेद्यानुपरक्तवोधानामपि पूर्णकर्तृत्वश्र्न्यात् स्वरूपाद-न्यत्वेन प्रभ्रणा निर्माणम् ॥ १७ ॥

> बोधादिलच्चग्रैक्येऽपि तेषामन्योन्यभिन्नता।

तत्रेश्वरेच्छाभेदेन

ते च विज्ञानकेवलाः॥ १८॥

शुद्धवोधानां बोधत्वनित्यत्वाद्यभेदेऽप्यन्योन्यभेदस्त-यैवेश्वरेण निर्माणात्रान्यथा ते च सांख्यपुरुषप्राया वि-

१ ग॰ पु॰ तन्नेति पाठः।

ज्ञानाकला उच्यन्ते ॥ १८ ॥

**शृन्याद्यबोधरूपास्तु** कर्तारः प्रजयाकलाः । तेषां कार्ममलोऽप्यस्ति

मायीयस्तु विकल्पितः ॥ १६ ॥

श्चन्ये प्राणादौ देहरूपतातिक्रमेणाहन्तया स्थिताः प्रलयकेवलिनः । तेषामण्यूनां कर्मसंस्कारोऽप्यस्ति, मा-यामलस्तु वेद्ययोगायोगाभ्यां विकल्पितः ॥ १६ ॥ बोधानामपि कर्तृत्व-

॥ अ जुषां कार्ममलच्नतौ । भिन्नवेद्यजुषां माया-मलं विद्यश्वराश्च ते ॥ २०

कर्तृत्वयोगेऽपि बोधानां कार्मोत्तीर्णानां विद्येश्वरा-च्यानां भिन्नवेद्यभाक्त्वेन मायामलम् ॥ २० ॥

देवाँदीनां च सर्वेषा भविनां त्रिविधं मलम्। तत्रापि कार्ममेवैकं मुख्यं संसारकारणम् ॥ २१ ॥

<sup>🕸</sup> इतः प्रभृति गृत्तिनोपलस्यते ।

कलोद्दलितमेतच चित्तत्वं कर्तृतामयम् । अचिद्र्षस्य शून्यादेः र्मितं गुणतया स्थितम् ॥ २२ ॥

मुख्यत्वं कर्तृतायास्तु बोधस्य च चिदात्मनः। श्रृन्यादौ तद्गुणे ज्ञानं तत्समावेशलचणम्॥ २३॥

श्रुन्ये बुद्धयाद्यभावात्मन्यहन्ताकर्तृतापदे ।
अस्फुटारूपसंस्कारमात्रिणि ज्ञेयशून्यता॥ २४॥

साचाणामान्तरी वृत्तिः प्राणादिप्रेरिका मता । जीवनारुयाथ वा प्राणेऽ हन्ता पुर्यष्टकारिमका ॥ २५ ॥

तावन्मात्रस्थितौ शोक्तं । अस्ति । स्तिषुतं प्रखयोपमम् ।

सवेद्यमपवेद्यं च मायामजयुतायुतम् ॥ २६॥ मनोमात्रपथेऽप्यच्-विषयत्वेन विश्रमात्। स्पष्टावभासा भावाना स्रष्टिः स्वप्तपदं मतम्॥ २७॥

> सर्वाचगोचरखेन या तु बाह्यतया स्थिरा। सृष्टिः साधारणी सर्व-प्रमातृणां स जागरः ॥ २८ ॥

हेया त्रयीयं प्राणादेः प्राधान्यास्कर्तृतागुरे। तद्वानोपचयप्राय-सुखदुःखादियोगतः ॥ २६॥

प्रागापानमयः प्रागः 💹 प्रत्येकं सुप्तजायतोः । तच्छेदात्मा समानाख्यः सौषुप्ते विषुवत्स्वग् ॥ ३०॥

मध्योर्ध्वगोऽप्युदानाख्यस्तुर्यगो हुतभुज्जयः।
विज्ञानाकलमन्त्रेशो
व्यानो विश्वात्मकः परः॥ ३१॥

इति प्रत्मिज्ञाकारिकायुक्ती श्रीमदाचार्योत्पलदेवकृतायामा-गमाधिकारस्तृतीयः ॥ ३ ॥

n 7 it residente exercisiones

I SEED FERRED OF

E - WHIREHAM LINE

OR PERSONAL PROPERTY.

## चतुर्थस्तत्त्वार्थसंग्रहाधिकारः ।

स्वात्मैव सर्वजन्तूना-मेक एव महेश्वरः। विश्वरूपोऽहमिद्मिः त्यखगडामश्बृंहितः॥१॥ तत्र खसृष्टेदंभागे बुद्धयादियाहकात्मना। अहङ्कारपरामर्श-ं पदं नीतमनेन तत्॥ २॥ स्वस्वरूपापरिज्ञान-मयोऽनेकः पुमान्मतः। तत्र सृष्टौ कियानन्दौ भोगो दुःखसुखात्मकः ॥ ३ ॥ स्वाङ्गरूपेषु भावेषु पत्युर्ज्ञानं क्रिया च या।

मायातृतीये ते एव

पशोः सत्त्वं रजस्तमः॥ ४॥

भेदस्थितेः शक्तिमतः

शक्तित्वं नापदिश्यते।

एषां गुणानां करणः

कार्यत्वपरिणामिनाम्॥ ५॥

सत्तानन्दः क्रिया पत्यु-

स्तदभावोऽपि सा पशोः।

द्रयात्मा तद्रजो दुःखं

श्हेषि सत्त्वतमोमयम् ॥ ६॥

येऽप्यसामयिकेदन्ता-

परामर्शभुवः प्रभोः।

तेऽपि मिश्रा विभिन्नाश्च

तथा चित्रावभासिनः॥ ७॥

ते तु भिन्नावभासार्थाः

प्रकल्प्याः प्रत्यगात्मनः ।

तत्तिद्विभिन्नसंज्ञाभिः

स्मृत्युत्प्रेचादिगोचरे ॥ = ॥

तस्यासाधारणी सृष्टि रीशसृष्ट्युपजीविनी। सेषाप्यज्ञतया सत्ये-वेश्युत्तया तदात्मनः ॥ ६॥

स्वविश्रान्त्युपरोधाय 📉 🥌 चलया प्राग्रह्पया। विकल्पिकयया तत्त-द्वर्णवैचित्र्यरूपया ॥ १०॥

साधारणोऽन्यथा चैष सर्गः स्पष्टावभासनात्। विकल्पहानेनैकांग्र्यात् क्रमेगेश्वरतापदम् ॥ ११ ॥

सोऽहं ममायं विभव इत्येवं परिजानतः। विश्वात्मनो विकल्पानां प्रसरेऽपि महेशता ॥ १२॥

मेयं साधारणं मुक्तः वात्माभेदेन मन्यते।

महेश्वरो यथा बद्धः पुनरत्यन्तभेदवत् ॥ १३ ॥

सर्वथा त्वन्तरालीना-नन्ततत्त्वोघनिर्भरः।

श्विश्वदानन्दघनः

परमाच्चरवियहः॥ १४॥

एवमात्मानमेतस्य सम्यग्ज्ञानिकये तथा। पश्यन्यथेप्सितानर्था-ञ्जानाति च करोति च॥ १५॥

इति प्रकटितो मया
सुघट एष मार्गो नवो
महाग्रुरुभिरुच्यते
स्म शिवदृष्टिशास्त्रे यथा।
तद्त्र निद्धत्पदं
सुवनकर्तृतामात्मनो

विभाव्य शिवतामयी-मनिशमाविशन्सिद्धयति ॥ १६ ॥

तेस्तैरप्युपयाचितेरवनत स्तन्व्याः स्थितोऽज्यस्तिके कान्तो लोकसमान एवमपरि ज्ञातो व सन्तुं यथा। लोकस्येष तथानवेचितगुगाः स्वारमापि विश्वेश्वरो नैवालं निजवभवाय तदियं तस्त्रवाभिज्ञोदिता ॥ १७॥ जनस्यायलसिद्धधर्थ-मुद्याकरसूनुना । ईश्वरप्रत्यभिज्ञेय-मुत्पनेनोपपादिता॥ १८॥

इति श्रीमदुद्याकरसूनुनाः श्रीमन्प्रहामाहेश्वराचार्यवर्योत्पलदेवेन कृतायां प्रत्यभिज्ञाकारिकावृत्तौ तत्त्वार्थसंग्रहाधिकारश्चतुर्थः ॥ ४ ॥ समासेयं श्रीप्रत्यभिज्ञाकारिकावृत्तिः ॥

> श्रीमत्प्रतापभूभर्तुराज्ञया श्रीतये सताम् । मधुद्धदनकौलेन संपाद्येयं प्रकाशिता ॥





PK 3931 U7S5 1921 Utpaladeva
The Siddhitrayi and the
Pratyabhijna-karikavritti

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

